
        
            
                
            
        

    


 NIỆM PHẬT THẬP YẾU  

  

 HT Thiền Tâm 

Tịnh Liên Đồ Thư Quán Xuất Bản  

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.buddhanet.net 

 Chuyển sang ebook 9-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Lời Phi Lộ 

Thứ Đệ và Chương Yếu 

Lời Sau Cùng 

Chương I: Đệ Nhất Yếu - Niệm Phật Phải Vì Thoát Sanh Tử 

Mục A. Môn Tịnh Độ, Một Pháp Hợp Thời Cơ 

Tiết 1 - Bắc Phương Phật Giáo Với Nhân Duyên Tịnh Độ 

Tiết 2 - Những Huyền Ký Về Tịnh Độ 

Tiết 3 - Sự Chuyển Hướng Từ Thiền Sang Tịnh 

Mục B. Môn Tịnh Độ Với Vấn Đề Sanh Tử 

Tiết 4 - Niệm Phật Thế Nào Mới Hợp Với Bản Ý Của Phật? 

Tiết 5 - Tám Mối Khổ Lớn 

Mục C. Biết Khổ Phải Ý Thức Đến Sự Giải Thoát 

Tiết 6 - Quán Về Sự Khổ Luân Hồi 

Tiết 7 - Muốn Sớm Thoát Khổ, Nên Tu Tịnh Độ 

Chương II: Đệ Nhị Yếu - Niệm Phật Phải Phát Lòng Bồ Đề 

Mục A. Luận Về Bồ Đề Tâm 

Tiết 8 - Ý Nghĩa Của Bồ Đề Tâm 

Tiết 9 - Bồ Đề Tâm Với Môn Tịnh Độ 

Mục B. Những Công Hạnh Của Bồ Đề Tâm 

Tiết 10 -  Làm Thế Nào Để Phát Lòng Bồ Đề 

Tiết 11 - Những Huấn Thị Về Bồ Đề Tâm 

Mục C. Ba Sự Kiện Thiết Yếu Đối Với Bồ Đề Tâm 

Tiết 12 - Đường Sanh Tử Nhiều Nguy Hiểm 

Tiết 13 - Cần Giải Thoát Ngay Trong Hiện Kiếp 

Tiết 14 - Làm Thế Nào Để Thành Mãn Bồ Đề Tâm 

Chương III Đệ Tam Yếu - Niệm Phật Phải Dứt Trừ Lòng Nghi 

Mục A. Lòng Tin, Cửa Vào Tịnh Độ 

Tiết 15 - Sự Trọng Yếu Của Lòng Tin 

Tiết 16 - Những Điều Làm Giảm Phá Niềm Tin 

Mục B. Giải Thích Các Điều Nghi 

Tiết 17 - Những Mối Nghi Thông Thường Về Tịnh Độ 

Tiết 18 - Những Mối Nghi Thiệp Lý 

Tiết 19 - Những Mối Nghi Căn Cứ Theo Kinh Điển 

Tiết 20 - Cần Phá Lối Chấp Nhị Biên 

Chương IV: Đệ Tứ Yếu - Niệm Phật Phải Quyết Định Nguyện Vãng Sanh 

Mục A. Nguyện Thiết, Động Lực Chánh của Sự Vãng Sanh 

Tiết 21 - Tánh Cách Trọng Yếu Của Sự Phát Nguyện 

Tiết 22 - Kinh Văn Khuyên Phát Nguyện 

Tiết 23 - Thử Xét Qua Những Tâm Nguyện Cầu Vãng Sanh 

Mục B. Giới Thiệu Lời Văn Phát Nguyện Của Tiền Nhơn 

Tiết 24 - Văn Phát Nguyện Của Ngài Liên Trì Và Từ Vân 

Tiết 25 - Phát Nguyện Cần Phải Khẩn Thiết 

Chương V: Đệ Ngũ Yếu - Niệm Phật Phải Hành Trì Cho Thiết Thật 

Mục A. Môn Niệm Phật Với Tứ Đoạt Và Tứ Hạnh 

Tiết 26 - Hạnh Tinh Chuyên Cũng Là Điểm Không Thể Thiếu 

Tiết 27 - Niệm Phật Với Tứ Đoạt 

Tiết 28 - Niệm Phật Với Tứ Hạnh 

Mục B. Khái Luận Về Các Phương Pháp Niệm Phật 

Tiết 29 - Bốn Môn Niệm Phật 

Tiết 30 - Mười Phương Thức Trì Danh 

Mục C. Đi Vào Đường Lối Thật Hành 

Tiết 31 - Bốn Môn Tam Muội 

Tiết 32 - Ba Phần Hành Trì 

Tiết 33 - Cách Đối Trị Hôn Trầm Tán Loạn 

Chương VI: Đệ Lục Yếu - Niệm Phật Phải Đoạn Tuyệt Phiền Não 

Mục A. Lược Đàm Về Tham Phiền Não 

Tiết 34 - Phương Diện Khai Tâm 

Tiết 35 - Đối Trị Dục Nhiễm 

Tiết 36 - Đối Trị Tham Vi Tế 

Mục B. Lược Đàm Về Sân Phiền Não 

Tiết 37 - Phương Pháp Đối Trị Sân 

Tiết 38 - Cách Đoạn Tuyệt Thị Phi 

Tiết 39 - Những Lời Khuyên Răn Về Việc Thị Phi 

Mục C. Lược Đàm Về Si Phiền Não 

Tiết 40 - Nói Chung Về Nghiệp Si 

Tiết 41 - Phải Diệt Niệm Buồn Chán 

Tiết 42 - Cách Đối Trị Tổng Quát 

Chương VII: Đệ Thất Yếu - Niệm Phật Phải Khắc Kỳ Cầu Chứng Nghiệm 

Mục A. Nên Định Kỳ Kiết Thất 

Tiết 43 - Sự Sống Chết Lớn Lao 

Tiết 44 - Ý Nghĩa Kiết Thất 

Tiết 45 - Cách Đả Thất 

Mục B. Quyết Định Cầu Nghiệm 

Tiết 46 - Sự Và Lý 

Tiết 47 - Sự Trì, Lý Trì 

Tiết 48 - Sự Nhứt Tâm, Lý Nhứt Tâm 

Mục C. Cảnh Giới Phát Hiện 

Tiết 49 - Nội Cảnh Giới 

Tiết 50 - Ngoại Cảnh Giới 

Tiết 51 - Biện Ma Cảnh 

Tiết 52 - Các Loại Ma 

Chương VIII: Đệ Bát Yếu - Niệm Phật Phải Bền Lâu Không Gián Đoạn 

Mục A. Yếu Điểm Của Môn Tịnh Độ 

Tiết 53 - Phải Nhớ Chí Nguyện Để Tinh Tấn 

Tiết 54 - Pháp Môn Thoát Sanh Tử Trong Một Đời 

Tiết 55 - Niệm Phật Chớ Sợ Cười, Đừng Chờ Hẹn 

Mục B. Làm Thế Nào Niệm Được Bền Lâu? 

Tiết 56 - Phải Tuần Tự Tiến Tu 

Tiết 57 - Nên Cầu Tinh Thuần, Đừng Tham Nhiều 

Tiết 58 - Chớ Để Mất Phần Nhập Phẩm 

Mục C. Tịnh Độ, Môn Giải Thoát Đặc Biệt 

Tiết 59 - Niệm Phật, Phương Pháp Dễ Tu 

Tiết 60 - Từ Tán Tâm Sẽ Đi Đến Định Tâm 

Tiết 61 - Mười Phương Tịnh Độ Và Đâu Suất Tịnh Độ 

Chương IX: Đệ Cửu Yếu - Niệm Phật Phải An Nhẫn Các Chướng Duyên 

Mục A. Nói Lược Về Các Duyên Khảo 

Tiết 62 - Vài Nguyên Nhân Của Các Chướng Duyên 

Tiết 63 - Các Duyên Ma Khảo 

Mục B. Phương Thức Hóa Giải Chướng Duyên 

Tiết 64 - Lời Khuyên Dạy Của Cổ Đức 

Tiết 65 Cách Giữ Vững Tâm Không Thối Chuyển 

Mục C. Những Gương Về Sự An Nhẫn 

Tiết 66 - Sự An Nhẫn Của Cư Sĩ Tiền Vạn Dật 

Chương X: Đệ Thập Yếu - Niệm Phật Phải Dự Bị Lúc Lâm Chung 

Mục A. Những Dự Bị Cần Thiết Cho Lúc Lâm Chung 

Tiết 67 - Dự Bị Về Ngoại Duyên 

Tiết 68 - Dự Bị Về Tinh Thần 

Mục B. Sự Khẩn Yếu Lúc Lâm Chung 

Tiết 69 - Thỉnh Bậc Tri Thức Khai Thị 

Tiết 70 - Cách Thức Trợ Niệm 

Mục C. Điều Khẩn Yếu Sau Khi Mãn Phần 

Tiết 71 - Khi Tắt Hơi Cho Đến Lúc Truy Tiến 

Tiết 72 - Những Gương Đắc Thất Về Sự Trợ Niệm 

Lời Sau Cùng 



---o0o--- 

Lời Phi Lộ 

Bản  thảo  quyển  này  vừa  viết  xong, có  vài ba đại đức  hỏi  mượn  luân  phiên 

nhau xem, rồi cật vấn: 

-  Chúng  tôi  thấy  chư  vị  hoằng  dương  về  Thiền  Tông,  dường  như  có  ý  bài 

xích  Tịnh  Độ.  Chẳng  hạn  như trong  quyển  Sáu  Cửa  Vào  Động  Thiếu  Thất 

có  câu:  'Niệm  Phật  tụng  kinh  đều  là  vọng  tưởng'.  Còn  trong  đây  lại  bảo: 

'Môn  Tịnh  Độ  hợp  thời  cơ,  gồm  nhiếp  ba  căn,  kiêm  thông  cả  Thiền,  Giáo, 

Luật, Mật'. Xem ra cũng dường như có ý cho Tịnh Độ là độc thắng, sự việc 

ấy như thế nào? 

Đáp:  Không  phải  thế  đâu?  Mỗi  môn  đều  có  tông  chỉ  riêng.  Các  bậc  hoằng 

dương  tùy  theo  chỗ  lập  pháp  của  mình,  bao  nhiêu  phương  tiện  thuyết  giáo 

đều đi về những tông chỉ ấy. Như bên Thiền lấy: 'Chỉ thẳng lòng người, thấy 

tánh thành Phật' làm  tông chỉ. Tịnh Độ  môn  lấy:  'Một đời  vãng sanh, được 

bất  thối  chuyển'  làm  tông.  Bên  Hoa  Nghiêm  lấy:  'Lìa  thế  gian  nhập  pháp 

giới'  làm  tông.  Thiên  Thai  giáo  lấy:  'Mở,  bày,  ngộ  vào  tri  kiến  Phật'  làm 

tông. Bên Tam Luận lấy: 'Lìa hai bên, vào trung đạo' làm tông. Pháp Tướng 

môn  lấy:  'Nhiếp  muôn  pháp  về  Chân  Duy  Thức'  làm  tông.  Mật  giáo  lấy: 

'Tam mật tương ưng, tức thân thành Phật' làm tông. Và Luật môn lấy: 'Nhiếp 

thân ngữ ý vào Thi La Tánh' làm tông. 

Cho  nên,  lời  nói  bên  Thiền  ở  trên,  không  phải  bác  Tịnh  Độ,  hay  bác  niệm 

Phật tụng kinh, mà chính là phá sự chấp kiến về Phật và Pháp của người tu. 

Nếu  niệm Phật và tụng kinh  là thấp kém sai  lầm, tại sao từ Đức Thích Tôn 

cho đến chư Bồ Tát, Tổ Sư đều ngợi khen khuyên dạy tụng kinh niệm Phật? 

Nên biết, Vĩnh Minh thiền sư,  tương truyền  là  hóa thân của Phật  A Di  Đà, 

mỗi  ngày  đều  tụng  một  bộ  Pháp  Hoa.  Lại,  Phổ  Am  đại  sư  cũng  nhân  tụng 

kinh  Hoa Nghiêm  mà được  ngộ đạo. Sự thuyết  giáo bên  Tịnh Độ cũng thế, 

không  phải  bác  phá  Thiền  Tông,  chỉ  nói  lên  chỗ  đặc  sắc  thiết  yếu  của  bản 

môn,  để  cho  học  giả  suy  xét  tìm  hiểu  sâu  rộng  thêm,  mà  tùy  thích  tùy  cơ, 

chọn đường thú nhập. 

Lại, mỗi môn tuy tông chỉ không đồng, nhưng đều là phương tiện dẫn chung 

về Phật Tánh. Như một đô thành lớn có tám ngõ đi vào, mà nẻo nào cũng tập 

trung về đô thị ấy. Các tông đại khái chia ra làm hai, là Không môn và Hữu 

môn. Không môn từ phương tiện lý tánh đi vào. Hữu môn từ phương tiện sự 

tướng đi vào. Nhưng đi đến chỗ tận cùng thì dung hội tất cả, sự tức lý, lý tức 

sự, tánh tức tướng, tướng tức tánh,  nói cách khác:  'sắc tức  là không, không 

tức là sắc, không và sắc chẳng khác nhau. Cho nên khi xưa có một vị đại sư 

tham thiền ngộ đạo, nhưng lại mật tu về Tịnh Độ. Lúc lâm chung ngài lưu kệ 

phó chúc cho đại chúng, rồi niệm Phật sắp vãng sanh. Một vị thiền giả bỗng 

lên tiếng hỏi: 'Cực Lạc là cõi hữu vi, sao tôn đức lại cầu về làm chi?' Đại sư 

quát bảo: 'Ngươi nói vô vi ngoài hữu vi mà có hay sao?' Thiền giả nghe xong 

chợt tỉnh ngộ. Thế nên Thiền và Tịnh đồng về một mục tiêu. Hữu môn cùng 

Không môn tuy dường tương hoại mà thật ra tương thành cho nhau vậy. 

Đến như nói: 'Tịnh Độ hợp thời cơ, gồm nhiếp ba căn, kiêm thông cả Thiền, 

Giáo,  Luật,  Mật',  chính  là  lời  khai  thị  của  chư  cổ  đức  như:  'Liên  Trì,  Triệt 

Ngộ, Ngẫu Ích, Kiên Mật. Các đại sư này là những bậc long tượng trong một 

thời,  sau  khi  tham  thiền  ngộ  đạo,  lại  xương  minh  về  lý  mầu  của  Tịnh  Độ 

pháp môn. Như Triệt Ngộ đại sư, trong tập Ngữ Lục, đã bảo: 'Một câu A Di 

Đà, tâm yếu của Phật ta. dọc quán suốt năm thời, ngang gồm thâu tám giáo'. 

Và Kiên Mật đại sư sau khi quán sát thời cơ, trong Tam Đại Yếu, cũng bảo: 

'Đời nay tham thiền chẳng nên không kiêm Tịnh Độ, phòng khi chưa chứng 

đạo  bị  thối  chuyển,  há  chẳng  kinh  sợ  lạnh  lòng?'  Một  câu  A  Di  Đà,  nếu 

không phải là bậc thượng căn, đại triệt, đại ngộ, tất không thể hoàn toàn đề 

khởi. Nhưng  với câu  này, kẻ hạ căn tối  ngu  vẫn chẳng chút chi kém thiếu!' 

Thế nên, thuốc không quí tiện, lành bệnh là thuốc hay; pháp chẳng thấp cao, 

hợp  cơ  là  pháp  diệu.  Tịnh  Độ  với  Thiền  Tông  thật  ra  chẳng  thấp  cao  hơn 

kém. Nhưng luận về căn cơ, thì Thiền Tông duy bậc thượng căn mới có thể 

được  lợi  ích;  còn  môn  Tịnh  Độ  thì  gồm  nhiếp  cả  ba  căn,  hạng  nào  nếu  tu 

cũng  đều  dễ  thành  kết  quả.  Luận  về  thời  tiết  thì  thời  mạt  pháp  này,  người 

trung,  hạ  căn  nhiều,  bậc  thượng  căn  rất  ít  nếu  muốn  đi  đến  thành  quả  giải 

thoát  một  cách  chắc  chắn,  tất  phải  chú  tâm  về  Tịnh  Độ  pháp  môn.  Đây  do 

bởi lòng đại bi của Phật, Tổ, vì quán thấy rõ thời cơ, muốn cho chúng sanh 

sớm thoát nỗi khổ luân hồi, nên trong các kinh luận đã nhiều phen nhắc nhở. 

Điều này là một sự kiện rất quan yếu và hết sức xác thật! 

Tuy  nhiên,  như  trong  kinh  nói:  chúng  sanh  sở  thích  và  tánh  dục  có  muôn 

ngàn sai biệt không đồng, nên chư Phật phải mở vô lượng pháp môn mới có 

thể thâu nhiếp hết được. Vì vậy Tịnh Độ tuy hợp thời cơ, song chỉ thích ứng 

một phần, không thể hợp với sở thích của tất cả mọi người, nên cần phải có 

Thiền  Tông  và  các  môn  khác,  để  cho  chúng  sanh  đều  nhờ  lợi  ích,  và  Phật 

Pháp được đầy đủ sâu rộng. Cho nên dù đã tùy căn cơ, sở thích của mình mà 

chọn  môn  Tịnh  Độ,  thâm  ý  bút  giả  vẫn  mong  cho  Thiền  Tông  và  các  môn 

khác được lan truyền rộng trên đất nước này. Và các môn khác, nếu đem lại 

cho chúng sanh dù một điểm lợi ích nhỏ nhen nào, bút giả cũng xin hết lòng 

tùy  hỷ.  Tóm  lại,  Hữu  môn  và  Không  môn  nói  chung,  Thiền  Tông  và  Tịnh 

Độ nói riêng, đồng cùng đi về chân tánh, tuy hai mà một, đều nương tựa để 

hiển  tỏ  thành  tựu  lẫn  nhau,  và  cũng  đều  rất  cần  có  mặt  trên  xứ  Việt  Nam, 

cho đến cả thế giới. 

Mấy vị đại đức sau khi nghe xong đều tỏ ý tán đồng. Nhân tiện, bút giả lại 

trần thuật bài kệ của Tây Trai  lão nhơn để kết luận, và chứng tỏ người  xưa 

cũng đã từng đồng quan điểm ấy: 

 Tức tâm là độ lý không ngoa 

 Tịnh khác Thiền đâu, vẫn một nhà 

 Sắc hiển trang nghiêm miền diệu hữu 

 Không kiêm vô ngại cõi hằng sa 

 Trời Tây sáng đẹp màu châu ngọc 

 Nguyện Phật bao la đức hải hà 

 Ngoảnh lại đường tu, ai sớm tỉnh? 

 Nỗi thương ác đạo mãi vào ra!  

 Thích Thiền Tâm cẩn chí 

-ooOoo- 

Thứ Đệ và Chương Yếu 

Thứ  đệ  trong  quyển  này,  chia  thành  Chương,  Mục,  Tiết,  Đoạn  khác  nhau, 

mỗi  Chương  có  nhiều  Mục,  mỗi  Mục  có  nhiều  Tiết,  và  mỗi  Tiết  có  nhiều 

Đoạn. 

Về Chương chỉ có mười, ghi số thứ tự La Mã (I-II-III) từ Đệ Nhất Yếu đến 

Đệ Thập Yếu. 

Về Mục, ghi số thứ tự theo A-B-C. 

Về Tiết,  ghi số thứ tự 1-2-3, nhưng  lại tiếp tục quán thông  từ đầu đến cuối 

quyển, diễn thành từ số 1 cho đến số 72. Tuy sắp thành Chương, Mục, Tiết, 

Đoạn,  nhưng  Tiết  mới  chính  là  đơn  vị,  và  thành  phần  cốt  cán  của  toàn 

quyển.  Và  quyển  này  là  sự  kết  hợp  hay  thành  phần  của  72  Tiết  chung  góp 

lại. 

Về Đoạn, không nêu chữ Đoạn, bởi nó chỉ có tánh cách gây niệm chú ý hoặc 

sự phân biệt trong mỗi Tiết, nên bút giả đánh dấu bằng ngôi sao (*), đôi khi 

cũng  ghi  theo  số  thứ  tự  1-2-3.  Nhưng  đây  chỉ  là  số  ít,  không  có  tánh  cách 

quán xuyến thành số nhiều như thứ tự của Tiết. Và đó là điểm khác biệt. 

Niệm  Phật  Thập  Yếu,  theo  nhan  đề  là  mười  điều  thiết  yếu  của  môn  Niệm 

Phật  hay của  người tu  pháp Niệm Phật. Mười điều  này sẽ diễn thành  mười 

chương theo như trên đã nói. 

Mười chương ấy như sau: 

1. Niệm Phật phải vì thoát sanh tử. 

2. Niệm Phật phải phát lòng Bồ Đề. 

3. Niệm Phật phải dứt trừ lòng nghi. 

4. Niệm Phật phải quyết định nguyện vãng sanh. 

5. Niệm Phật phải hành trì cho thiết thật. 

6. Niệm Phật phải đoạn tuyệt phiền não. 

7. Niệm Phật phải khắc kỳ cầu chứng nghiệm. 

8. Niệm Phật phải bền lâu không gián đoạn. 

9. Niệm Phật phải an nhẫn các chướng duyên. 

10. Niệm Phật phải dự bị lúc lâm chung. 

-ooOoo- 

Lời Sau Cùng 

Người xưa bảo: "Trứ thơ nghi tại văn niên." Đây là ý nói: Viết sách nên đợi 

lúc tuổi già, vì tuổi càng lớn càng đầy đủ hiểu biết kinh nghiệm, quyển sách 

viết ra giá trị  mới có thể được thành toàn. Bút giả chưa phải tuổi già muộn, 

chỗ kinh nghiệm cùng sự hiểu biết tất còn nhiều thiếu sót, song vì cấp thiết 

trong sự lợi tha, lại chẳng biết vô thường sẽ đến ngày nào, nên gắng gượng 

xin đem chút ngu thành hiến dâng hàng thức giả. Đây tuy nói là trứ tác song 

hầu hết phần lớn đều rút lời trong kinh Phật, ý kiến của chư cổ đức cùng các 

bậc thiện tri thức mà góp thành. Nên thiết tưởng cũng có thể đem lại lợi ích 

phần nào cho bạn đọc. 

Khi xưa Sở Thạch đại sư có hai câu thi: 

 Nhơn sanh bá tuế thất tuần hy. 

 Vãng sự hồi quan tận giác phi!  

Lời này thốt ra trong lúc Ngài đã thất tuần, ý than: kiếp người tuy nói trăm 

năm, nhưng sống được bảy mươi tuổi cũng rất ít có, và tuổi đã bảy mươi như 

Ngài khi quy nhìn việc cũ, thấy mình đều lỗi lầm. Một bậc cao tăng mà còn 

tự  phê  kiểm  dường  ấy,  thì  hạng  người  phàm  thường  sự  lầm  lỗi  biết  là  bao 

nhiêu?  Cho  nên  khi  bút  giả  nghĩ  mình  tội  chướng  còn  dẫy  đầy,  tự  độ  chưa 

xong mà mạo muội nói đến chuyện khuyên nhắc người, đôi lúc cũng hổ thẹn 

bàng  hoàng  ngập  ngừng  không  muốn  viết.  Nhưng  nghĩ  lại  danh  từ khuyến 

hóa  thật  ra  mình  chẳng  dám  đương,  nhưng  lấy  tánh  cách  người  trong  biển 

khổ  gắng  kêu  nhắc  đồng  bạn  cùng  vượt  qua  biển  khổ,  để  mong  cho  mình 

nhờ  chút  ảnh  hưởng  đó  tiêu  bớt  phần  nào  tội  chướng  nên  mới  không  ngần 

ngại. 

Nhớ  lại  thuở  đời  nhà  Minh  bên  Trung  Hoa,  ông  La  Điện  có  soạn  bài  thi 

"Tỉnh thế" như sau: 

 Vội vội vàng vàng khổ nhọc cầu, 

 Mưa mưa nắng nắng trải xuân thu. 

 Hôm hôm sớm sớm lo sinh kế, 

 Lãng lãng quên quên thấy bạch đầu. 

 Thị thị phi phi không kết liễu, 

 Phiền phiền não não những bi ưu. 

 Rành rành rõ rõ một đường đạo, 

 Vạn vạn ngàn ngàn chẳng chịu tu!  

Lời  văn  trên  tuy  thô  sơ,  dường  như không  có  đạo  lý  chi  sâu  sắc,  nhưng  đã 

đem tất cả hành vi và chướng nghiệp trong đời sống của kiếp người mô tả ra 

rất rõ ràng. Ai có thể tránh khỏi khuôn khổ của bài thi trên đây, và cố gắng 

tu hành, mới gọi là người đi trên đường giải thoát. 

Ông La Điện sở dĩ có lời than trên đây, bởi thấy biển tục dễ chìm, đường tu 

khó bước. Trong Kinh Tứ Thập Nhị Chương, đức Phật dạy: 

Nhơn sanh có hai mươi việc khó: 

- Nghèo khổ bố thí là khó 

- Giàu sang học đạo là khó 

- Xả thân quyết chết là khó 

- Xem được kinh Phật là khó 

- Nhịn sắc lìa dục là khó 

- Sanh gặp đời Phật là khó 

- Thấy tốt không cầu là khó 

- Bị nhục chẳng giận là khó 

- Có thế không ỷ là khó 

- Gặp việc vô tâm là khó 

- Học rộng nghiên tầm nhiều là khó 

- Trừ bỏ ngã mạn là khó 

- Không khinh kẻ chưa học là khó 

- Tâm hành bình đẳng là khó 

- Chẳng nói việc thị phi là khó 

- Được gặp thiện tri thức là khó 

- Thấy tánh học đạo là khó 

- Tùy duyên độ người là khó 

- Thấy cảnh không động là khó 

- Khéo biết dùng phương tiện là khó. 

Trong hai mươi điều trên, nơi đây chỉ xin nói lược qua ít chi tiết. Như nghèo 

khổ bố thí là khó, bởi nghèo khổ dù muốn bố thí, nhưng ngặt vì có lòng mà 

thiếu sức, nếu  gắng  gượng bố thí tất ảnh  hưởng đến sự sống của  mình,  nên 

mới thành khó.  Hoặc  như giàu sang  học đạo khó, bởi  giàu sang tuy có sức 

bố thí, song lại bị cảnh dục lạc lôi cuốn, khó buông bỏ thân tâm để tu hành. 

Sanh  gặp đời Phật  là khó,  như Luận Trí Độ nói: — thành Xá Vệ  gồm chín 

ức  dân  mà  chỉ  có  ba  ức  người  được  gặp  thấy  Phật,  ba  ức  người  tuy  nghe 

danh tin tưởng nhưng không thấy gặp, và ba ức người hoàn toàn không được 

nghe biết cũng không được thấy. Đức Phật ở tại  xứ này  giáo  hóa trước sau 

hai  mươi  lăm  năm,  mà  còn  có  ba  ức  người  không  thấy  gặp  nghe  biết,  thì 

những kẻ sanh nhằm đời Phật nhưng ở cách xa, hoặc sanh trước hay sau khi 

Phật ra đời, tất cơ duyên  gặp Phật  hoặc  nghe  Phật pháp  là  điều không phải 

dễ.  Nhưng  tuy  không  gặp  Phật  mà  y  theo  Phật  pháp  tu  hành,  thì  cũng  như 

gặp Phật. Nếu không theo lời Phật dạy, dù ở gần Phật, vẫn là cách xa. Như 

khi  xưa Đề Bà Đạt Đa  là em  họ của Phật, Tỳ Khưu  Thiện  Tinh  làm thị  gia 

cho  Phật  hai  mươi  năm,  vì  không  giữ  đúng  theo  đường  đạo,  nên  kết  cuộc 

đều  bị  đọa  địa  ngục.  Và  bà  lão  ở  phía  đông  thành  Xá  Vệ,  sanh  đồng  năm 

tháng ngày giờ với Phật, nhưng vì vô duyên nên không muốn thấy gặp Phật. 

Cho nên được thấy Phật nghe pháp, y theo lời dạy phụng hành, phải là người 

có nhiều căn lành phước đức nhân duyên. Nay Như Lai đã nhập diệt, các bậc 

thiện tri thức thay thế Phật ra hoằng dương đạo pháp, nếu thân cận nghe theo 

lời khuyên dạy tu hành, tất cũng được giải thoát. Nhưng kẻ căn lành sơ bạc, 

gặp thiện tri thức cũng khó. Dù có duyên được thấy mặt nghe pháp, song nếu 

không hiểu nghĩa lý, hoặc chấp hình thức bên ngoài mà chẳng chịu tin theo, 

thì cũng đều vô ích. Theo Kinh Phạm Võng và Hoa Nghiêm, muốn tìm cầu 

thiện tri thức, đừng câu nệ theo hình thức bên ngoài; như chớ chấp kẻ đó trẻ 

tuổi,  nghèo  nàn,  địa  vị  thấp,  hoặc  dòng  dõi  hạ  tiện,  tướng  mạo  xấu  xa,  các 

căn chẳng đủ, mà chỉ cầu người thông hiểu Phật pháp, có thể làm lợi ích cho 

mình. Lại đối với bậc thiện tri thức chớ nên tìm cầu sự lỗi lầm, bởi vị đó có 

khi  vì  mật  hạnh  tu  hành,  vì phương tiện  hóa độ, hoặc đạo  lực tuy cao song 

tập  khí  còn  chưa  dứt,  nên  mới  có  hành  động  như  vậy.  Nếu  chấp  nê  hình 

thức, tìm  cầu  lỗi  lầm, tất không được  lợi  ích  trên đường  đạo.  Khi  Phật còn 

tại  thế,  ngài  Ca  Lưu  Đà  Di  có  thói  quen  miệng  nhơi  qua  nhơi  lại  như trâu; 

Tỳ  Khưu  Ni  Liên  Hoa  Sắc  tánh  ưa  soi  gương  trang  điểm;  một  vị  Tỳ  Khưu 

thích leo lên cây nhảy chuyền; một vị Tỳ Khưu khác nói với ai, ưa lên giọng 

xưng mi tao lớn lối. Nhưng sự thật bốn vị này đều đã chứng quả A La Hán 

cả. Bởi kiếp trước một vị làm thân trâu, một vị là kỷ nữ, một vị làm thân khỉ, 

một vị là dòng quí tộc Bà La Môn, nhiều đời ở trong hoàn cảnh đó, đến nay 

tuy  đắc  quả  song  tập  quán  dư  thừa  hãy  còn.  Lại  như  đức  Lục  Tổ  vì  thấy 

người  học  Phật  thời  ấy  ưa  chấp  nói  theo  kinh  văn,  không  nhận  ngay  Phật 

tánh,  nên  mới  thị  hiện  làm  kẻ  dốt,  không  biết  chữ.  Ngọc  Lam  thiền  sư  vì 

muốn  tránh  duyên  để  tu  hành,  nên  mới  giả  làm  người  điên  cuồng,  quần  áo 

lôi thôi, ăn nói không chừng độ. Hư Vân hòa thượng vì thấy người thời mạt 

pháp, phần  nhiều thân  xuất gia,  mà tâm không  xuất  gia  nên tuy đã ngộ đạo 

mà  thường  để  râu  tóc,  mật  ý  chỉ  cho  "đạo"  không  phải  ở  nơi  đầu  tròn  áo 

vuông. Nhưng đương thời của các vị ấy, cũng có  nhiều kẻ chê bai chỉ trích 

đức Lục Tổ là dốt nát, ngài Ngọc Lam là điên khùng, Hư Vân thượng nhơn 

là người phạm quy luật thiền môn. Cho nên nhìn tìm bậc thiện tri thức khó là 

như thế. Mấy điều này người học Phật cũng nên hiểu, để bớt sự cố chấp và 

tránh lỗi khinh báng Tăng Ni. Còn các việc khó kia, có thể suy ra để hiểu. 

Tuy nhiên, khó và dễ là pháp đối đãi, trong khó có dễ, trong dễ có khó. Nếu 

nhận  hiểu  và  quyết  tâm  thì  các  việc  khó  chẳng  phải  không  thể  làm  được. 

Như thuở đời Phật Tỳ Bà Thi, có hai vợ chồng ông Kế La Di, nghèo đến đổi 

mặc chung một chiếc khố, khi chồng đi làm vợ phải lỏa thể đóng cửa ở nhà, 

vợ thay phiên đi làm thì chồng cũng y như vậy. Nhưng khi nghe chư tăng đi 

khuyến hóa, bảo bố thí sẽ có phước tránh cảnh nghèo khổ, hai vợ chồng bàn 

luận nhau đem chiếc khố duy nhứt ấy trao qua cửa sổ bố thí, đành cam cùng 

chịu  lỏa  thể  đóng  cửa  nằm  chết  trong  nhà.  Do  sự  quyết  tâm  làm  lành  đó, 

khiến cho vị quốc vương hay được, đem y phục tiền của giúp đỡ. Từ đó về 

sau, mỗi đời sanh ra, hai vợ chồng đều có y phục tùy thân, và sau cùng đều 

chứng  đạo  quả.  Cho  nên  tuy  nghèo  khổ,  bố  thí  là  khó,  nhưng  nếu  hiểu  cái 

nhân nghèo nàn do bởi không bố thí, rồi quyết tâm cam chịu thiếu kém khổ 

cực đem của riêng để tu phước, tất việc bố thí cũng có thể làm. Lại như vua 

Thuận Trị nhà Thanh, lên ngôi hồi sáu tuổi, hai mươi bốn tuổi từ bỏ vương 

vị,  theo  Ngọc  Lâm  quốc  sư  đầu  Phật  xuất  gia.  Làm  một  vị  hoàng  đế  giàu 

sang  tột  bực,  ở  lầu  rồng  gác  phượng  ăn  hải  vị  sơn  hào,  phi  tần  có  cả  hàng 

ngàn trang tuyệt sắc giai nhơn, quyền lực nắm cả thần dân trong  một nước, 

sự phú quí còn chi hơn? Nhưng nếu nhận rõ sự phước lạc thế gian vô thường 

như mộng huyễn, cảnh chân như thường tịch mới thật là vui, thì tuy nói giàu 

sang học đạo là khó, song đã quyết tâm tất cũng có thể thật hành. Ngoài ra, 

nghèo  khổ  quá  tu  hành  vẫn  thật  khó,  nhưng  nếu  có  chí  cũng  chẳng  phải 

không làm được. Như thuở Phật Thích Ca còn ở đời, có một bà lão rất nghèo 

khổ, ở mướn cho người từ hồi mười ba tuổi, đến tám mươi tuổi cũng còn vất 

vả, ban ngày làm việc không ngơi nghỉ, đêm nào cũng phải giả gạo đến canh 

hai, gà gáy sáng đã thức dậy quây quần bên cối xay bột. Hoàn cảnh cực nhọc 

không rãnh rỗi như thế, muốn tu hành là một sự vạn nan. Nhưng nhờ tôn giả 

Ca Chiên Diên  khuyến  hóa,  nên  mỗi buổi  tối sau khi  giả  gạo  xong, bà tắm 

rửa  thay  đổi  y  phục,  ngồi  tu  niệm  đến  quá  nửa  đêm  mới  đi  nghỉ.  Nhờ  sự 

quyết  tâm  cố  gắng  đó,  mà  sau  khi  chết  bà  được  sanh  lên  làm  vị  thiên  tử ở 

cung trời Dạ Ma. 

Kính thưa quí vị! Thân người khó được, pháp Phật khó nghe. Nay quí vị đã 

được thân người, và có duyên xem đến quyển này, tức là đã gặp được pháp 

môn  thành  Phật  mầu  nhiệm.  Dù  gặp  phải  hoàn  cảnh  khó  khăn,  xin  quí  vị 

nhận rõ duyên đời khổ mộng, quyết chí tu hành, để hoa sen báu bên trời tây 

được nở thêm những hàng thượng thiện. 

 Ngày Phật Đản 2515 

 Thích Thiền Tâm 

 kính phụng 

-ooOoo- 

Chương I: Đệ Nhất Yếu - Niệm Phật Phải Vì Thoát Sanh Tử 

Khải Đề: 

Nhìn gẫm đường trần đầy khổ nhọc 

Lòng tưởng Tây Phương cõi Thiên Trúc 

Đầu non trăng sáng tiếng chuông ngân 

Canh khuya cầm quyển Lăng Nghiêm đọc. 

---o0o--- 

Mục A. Môn Tịnh Độ, Một Pháp Hợp Thời Cơ 

Tiết 1 - Bắc Phương Phật Giáo Với Nhân Duyên Tịnh Độ 

* Theo thông lệ ở thiền môn Việt Nam, vào thời khóa đầu hôm, chư Tăng Ni 

các chùa đều tụng Kinh A Di Đà, tiếp theo niệm hồng danh của Tây Phương 

Tam Thánh (Di Đà, Quán Âm, Thế Chí). Và hàng Phật tử xuất gia hoặc tại 

gia, khi gặp người đồng đạo, đều chắp tay chào mừng bằng "A Di Đà Phật." 

*  Pháp  môn  Niệm  Phật,  quả  thật  đã  ứng  hợp  với  thời  cơ,  với  bản  hoài  của 

Phật  mà âm thầm đi sâu  vào tiềm  thức  Phật tử Việt Nam. Chẳng  những tại 

đất nước này, mà ở Trung Hoa, Triều Tiên, nơi nào có Phật Giáo lưu hành, 

là nơi đó hầu hết hàng Phật tử đều không quên câu niệm Phật. Phật Giáo đồ 

ở Nhật Bản cũng có truyền thoại như sau: "Mật Tông và Thiên Thai Tông để 

cho  hàng  quý  phái,  Thiền  Tông  cho  võ  sĩ  đạo,  và  Tịnh  Độ  Tông  cho  hạng 

bình dân. Mà bình dân là hạng chiếm đa số." 

Xem  thế  thì  biết  ở  các  xứ  Bắc  Tông  Phật  Giáo,  những  người  xưng  niệm 

danh hiệu Phật A Di Đà chiếm phần tối đa. 

Nhưng tại sao lại có sự kiện như thế? 

---o0o--- 

Tiết 2 - Những Huyền Ký Về Tịnh Độ 

*  Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đức  Thích  Tôn  có  lời  huyền  ký:  "Đời  tương 

lai  kinh  đạo  diệt  hết,  ta  dùng  lòng  từ bi  thương  xót,  riêng  lưu  trụ  kinh  này 

(Vô Lượng Thọ Kinh) trong khoảng một trăm năm. Nếu chúng sanh nào gặp 

kinh  này, tùy  ý sở  nguyện, đều được đắc  độ." (Đương  lai chi thế, kinh đạo 

diệt tận, ngã dĩ từ bi ai  mẫn, đặc lưu thử kinh chỉ trụ bá tuế. Kỳ hữu chúng 

sanh  trị  tư  kinh  giả,  tùy  ý  sở  nguyện,  giai  khả  đắc  độ.  -  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh.) 

* Nơi Kinh Đại Tập, đức Thế Tôn đã bảo: "Trong đời mạt pháp, ức ức người 

tu hành, ít có kẻ nào đắc đạo, chỉ nương theo pháp môn Niệm Phật mà thoát 

luân hồi." (Mạt pháp ức ức nhơn tu hành, hãn nhứt đắc đạo, chỉ y Niệm Phật 

pháp môn, đắc liễu sanh tử. - Đại Tập Kinh). 

* Ngài Thiên Như thiền sư, sau khi đắc đạo cũng đã khuyên dạy: "Mạt pháp 

về sau, các kinh diệt hết, chỉ còn lưu bốn chữ A Di Đà Phật để cứu độ chúng 

sanh. Nếu kẻ nào không tin, tất sẽ bị đọa địa ngục." (Mạt pháp chi hậu, chư 

kinh diệt tận, chỉ lưu A Di Đà Phật tứ tự cứu độ chúng sanh. Kỳ bất tín giả, 

ưng  đọa  địa  ngục.  -  Thiên  Như  ký  ngữ).  Bởi  đời  mạt  pháp  về  sau  khi  các 

kinh  đều  ẩn  diệt,  chúng  sanh  căn  cơ  đã  yếu  kém,  ngoài  câu  niệm  Phật,  lại 

không biết pháp môn nào khác để tu trì. Nếu không tin câu niệm Phật mà tu 

hành, tất phải bị luân hồi. Và trong nẽo luân hồi, việc lành khó tạo, điều ác 

dễ làm, nên sớm muộn gì cũng sẽ bị đọa địa ngục. 

*Ấn  Quang  pháp  sư,  một  bậc  cao  tăng  cận  đại  ở  Trung  Hoa,  cũng  đã  bảo: 

"Thời  mạt  pháp  đời  nay,  chúng  sanh  nghiệp  nặng  tâm  tạp.  Nếu  ngoài  môn 

Niệm  Phật  mà  tu  các  pháp  khác,  nơi  phần  gieo  trí  huệ  phước  đức  căn  lành 

thì có, nơi phần liễu thoát luân hồi trong hiện thế thì không. Tuy có một vài 

vị cao đức hiện những kỳ tích phi thường, song đó đều là những bậc Bồ Tát 

nương  theo  bản  nguyện  mà  làm  mô  phạm  để  dẫn  dắt  chúng  sanh  đời  mạt 

pháp,  như trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  đã  nói.  Nhưng  các  vị  ấy  cũng  chỉ  vừa 

theo  trình  độ  chúng  sanh  mà  thị  hiện  ngộ  đạo  chớ  không  phải  chứng  đạo. 

Chỉ  riêng  pháp  môn  Tịnh  Độ,  tuy  ít  người  tu  chứng  được  Niệm  Phật  Tam 

Muội  như  khi  xưa,  nhưng  có  thể  nương  theo  nguyện  lực  của  mình  và  bản 

nguyện của Phật A Di Đà, mà đới nghiệp vãng sanh về cõi Tây Phương Cực 

Lạc. Khi về cõi ấy rồi thì không còn luân hồi, không bị thối chuyển, lần lần 

tu tập cho đến lúc chứng quả Vô Sanh." 

* Những  lời  huyền ký  như trên cho chúng ta thấy pháp  môn Niệm Phật  rất 

hợp với nhân duyên thời tiết, và trình độ căn cơ chúng sanh đời nay. Vì thế 

đức  Như  Lai  mới  dùng  nguyện  lực  bi  mẫn  lưu  trụ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  để 

khuyến  hóa  về  môn  Niệm  Phật.  Lại,  chư  Bồ  Tát,  Tổ  Sư  cũng  khởi  lòng 

hoằng  nguyện  thương  xót,  tùy  theo  thời  cơ,  chỉ  dạy  pháp  môn  Tịnh  Độ  để 

cứu vớt chúng sanh. 

Do những sức  nguyện ấy,  mà  môn Tịnh Độ được phổ cập trong phần  đông 

quần chúng. 

---o0o--- 

Tiết 3 - Sự Chuyển Hướng Từ Thiền Sang Tịnh 

*  Từ xưa,  môn  Thiền  Trực Chỉ  rất thạnh  hành ở Trung  Hoa, Triều Tiên  và 

Nhật Bản. Nước Việt Nam ta dân tánh giàu về trực giác, lại được ảnh hưởng 

bởi Phật Giáo Trung Quốc, nên khi  xưa Thiền  Tông  hầu  như ở ngôi  vị độc 

tôn. Nhất  là  vào đời  Lý, Trần, tăng  ni có  cả nửa thiên  hạ  và  hầu  hết đều tu 

Thiền.  Thời  ấy  Phật  Giáo  ở  Việt  Nam  cực  thạnh,  nhiều  cảnh  già  lam  tăng 

chúng vân tập rất đông. Bởi thế nên mới có lời truyền ngữ: "Tăng phòng tam 

thiên ốc, sái tảo thất thập phu." Câu này nói lên sự hưng thạnh của Phật Giáo 

bấy giờ qua ý nghĩa "Phòng chư tăng nhiều tới ba ngàn gian, mỗi buổi sáng 

phải dùng đến bảy mươi người mới quét dọn kịp." 

Nhưng cơ duyên cũng theo thời mà chuyển biến. — Trung Hoa từ đời Tống 

về sau, chư tôn túc như các ngài: Nhất Nguyên, Thiên Như, Ngẫu Ích, Triệt 

Ngộ,  Liên  Trì...,  sau  khi  tham  ngộ  Thiền  Tông,  quán  xét  thời  cơ,  vì  lòng 

thương  xót  lợi  sanh,  hết  sức  hoằng  dương  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Sự  lần  lần 

chuyển hướng từ Thiền sang Tịnh khởi sanh từ lúc đó. Khi ấy có rất nhiều vị 

thiền đức khác tuy bên ngoài truyền bá tông Thiền, nhưng bên trong lại mật 

tu  Tịnh  Độ,  để  bảo  đảm  không  thối  đọa.  Đây  có  thể  gọi  là  thời  kỳ  Thiền 

Tịnh song hành. Cho nên trong một ngôi chùa trước kia chỉ có Thiền Đường, 

bây giờ lại thêm Niệm Phật Đường để cung ứng cho chư tăng tu tập. Bắt đầu 

từ  đời  Nguyên,  Minh,  Thanh  về  sau,  thế  lực  của  Thiền  Tông  lần  suy  kém, 

bởi ít người tu chứng. Trái lại, môn Niệm Phật lại lần chiếm ưu thế, tăng tục 

nhiều kẻ tu Tịnh Độ được vãng sanh. Bây giờ tuy Thiền Tông vẫn lưu hành, 

nhưng  trên  thật  tế  chính  là  thời  kỳ  Tịnh  Độ  đã  nắm  quyền  hướng  dẫn.  Bởi 

ảnh hưởng đó mà ở Việt Nam, môn Niệm Phật hầu như phổ cập. Sau này do 

ảnh hưởng của sự chấn hưng Phật Giáo trong nước và sự hoằng hóa của chư 

Tăng Ni du  học từ Nhật  Bản  và các  xứ Nam  Tông  Phật Giáo trở  về, Thiền 

Tông Việt Nam có lẽ sẽ tái phục. Nhưng sự thật phần đông hành giả duy hợp 

tu về giáo như Chỉ Quán Thiền, hoặc Tứ Thiền Bát Định, chớ khó nổi tham 

cứu thoại đầu thật hành môn Thiền Trực Chỉ của bên tông như thuở xưa. 

* Có kẻ bảo: Căn tánh của ta vị tất chẳng  bằng cổ  nhơn, chỉ tại ta tự khinh 

nên không cố gắng. - Sự tự lực cố gắng tuy lúc nào cũng đáng khuyến khích, 

nhưng  lời  này  thật  ra  không  đúng.  Nếu  căn  tánh  phần  đông  chẳng  kém,  tại 

sao Phật  nói có ba thời  kỳ: Chánh  Pháp,  Tượng Pháp  và Mạt Pháp? Và tại 

sao trong các kinh khác cũng nói đến năm thời kiên cố, từ Chánh Pháp Kiên 

Cố  cho  đến  Đấu  Tranh  Kiên  Cố?  Vả  lại,  tam  tạng  kinh  điển  thời  nay  tăng 

thêm  nhiều  và đầy đủ  hơn  xưa, tại sao người tu chứng  tuyệt  ít? Có phải do 

thời nay căn cơ của quần chúng phần đông đều yếu kém chăng? 

Ấn Quang đại sư bảo: "Như mùa hạ mặc áo vải, mùa đông mặc áo bông; sự 

tu hành cũng thế, không thể trái thời tiết cơ duyên được. Dù đức Đạt Ma tổ 

sư tái  hiện  ngay  lúc  này, nếu  muốn  hợp thời cơ để cứu độ chúng sanh  mau 

được giải thoát, cũng không có pháp nào hơn môn Niệm Phật." Thế nên nếu 

thuyết  pháp  không  hợp  cơ,  tất  chúng  sanh  bị  chìm  trong  biển  khổ.  (Thuyết 

pháp bất đậu cơ, chúng sanh một khổ hải). Kinh khuyên các bậc đồng nhơn, 

tuy tu môn khác, cũng nên lấy Tịnh Độ làm chỗ chỉ quy. Còn như nếu thấy 

mai trắng chẳng kém cúc vàng, bút giả cũng xin hết lòng tùy hỷ! 

---o0o--- 

Mục B. Môn Tịnh Độ Với Vấn Đề Sanh Tử 

Tiết 4 - Niệm Phật Thế Nào Mới Hợp Với Bản Ý Của Phật? 

Như  trên  đã  nói,  ở  các  xứ  thuộc  Bắc  Phương  Phật  Giáo,  người  niệm  danh 

hiệu Phật A Di Đà chiếm phần tối đa. Riêng tại Việt Nam, trong hàng tăng, 

tín chẳng  những  có  nhiều  người  tu  theo  pháp  môn  Niệm  Phật,  mà  một  vài 

giáo phái tuy không phải đạo Phật, nhưng họ cũng niệm hồng danh đức giáo 

chủ ở Tây Phương. Song xét ra, số người niệm Phật tuy nhiều mà kẻ không 

rõ  mục  đích  của  sự  trì  niệm  cũng  chẳng  ít.  Vì  vậy  sự  niệm  Phật  của  họ 

không hợp với bản ý của đức Thế Tôn. Thử kiểm điểm lại, ta sẽ thấy: 

* Có những vị đi chùa thấy người niệm Phật cũng bắt chước niệm theo, hoàn 

toàn  không chủ  định.  Hành động  này tuy  cũng  gieo căn  lành phước đức  về 

sau, nhưng không hợp với bản ý của Phật. 

*  Có  những  vị  niệm  Phật  nguyện  cho  tiêu  tai  khỏi  nạn,  cầu  gia  đình  khỏe 

mạnh  bình  yên,  việc  sinh  hoạt  càng  ngày  thêm  thạnh  vượng.  Nguyện  cầu 

như thế cũng tốt, nhưng không hợp với bản ý của Phật. 

* Có những vị đời sống gặp nhiều cảnh không vừa ý, sanh nổi u buồn phẩn 

chí, niệm Phật cầu cho mình hiện tại và kiếp sau không còn gặp cảnh ấy nữa, 

sẽ  được  xinh  đẹp  vinh  hoa,  mọi  việc  đều  thuận  lợi  như  ý.  Cầu  như  thế  cố 

nhiên vẫn tốt, nhưng không hợp với bản ý của Phật. 

*  Có  những  vị  cảm  thấy  cuộc  sống  trần  gian  không  điều  chi  hứng  thú,  dù 

cho sang giàu quyền thế cũng còn nhiều lo lắng khổ tâm. Họ hy vọng dùng 

công đức niệm Phật để kiếp sau được sanh lên cõi trời, sống lâu nhàn vui tự 

tại. Cầu như thế cũng là điều tốt, nhưng không hợp với bản ý của Phật. 

* Lại có những vị, nghĩ mình tội chướng đã nhiều, trong một kiếp này dễ gì 

giải thoát, nên niệm Phật cầu cho kiếp sau chuyển nữ thành nam, xuất gia tu 

hành, làm bậc cao tăng ngộ đạo. Cầu như thế có thể gọi là xuất cách, nhưng 

còn thiếu trí huệ và đức tin, cũng không hợp với bản ý của Phật. 

* Vậy niệm Phật thế nào mới hợp với bản ý của Phật? 

- Đức Thế Tôn thấy rõ pháp hữu vi đều vô thường, tất cả chúng sanh vẫn sẵn 

đủ  đức  tướng  trí  huệ  của  Như  Lai,  nhưng  do  bởi  mê  bản  tâm  nên  tạo  ra 

nghiệp hoặc, mãi chịu sống chết luân hồi. Dù cho được sanh lên cõi trời, khi 

hưởng  hết phước rồi, cũng bị sa đọa. Vì thế, bản  ý của đức Thế  Tôn  muốn 

cho  chúng  sanh  do  nơi  pháp  môn  Niệm  Phật,  sớm  thoát  khỏi  khổ  sanh  tử 

luân hồi. 

Chư Phật trong nhiều a tăng kỳ kiếp đã từng huân tu phước huệ, nếu kẻ nào 

xưng niệm hồng danh của Như Lai, sẽ được vô lượng vô biên công đức. Lại, 

đức  A Di Đà  Thế Tôn đã  lập thệ: Nếu chúng sanh  nào  niệm danh  hiệu của 

Ngài cầu về Cực Lạc, kẻ ấy khi mạng chung sẽ được tiếp dẫn vãng sanh Tây 

Phương,  chứng  lên  ngôi  bất  thối  chuyển.  Đem  công  đức  vô  lượng  của  sự 

niệm  Phật,  mong  cầu  những  phước  lợi  nhỏ  nhen  ở  cõi  người,  cõi  trời  mà 

không  cầu  vãng  sanh  giải  thoát  có  khác  chi  trẻ  thơ  đem  hạt  châu  ma  ni  vô 

giá đổi lấy viên kẹo để ăn? Như thế thật là phí uổng không xứng đáng chút 

nào! Lại nguyện lực của Phật rất lớn, người nào nghiệp chướng dù nặng mà 

chí tâm niệm Phật ngay một đời nầy cũng được tiếp dẫn vãng sanh. Cầu đời 

sau làm cao tăng ngộ đạo, là thiếu trí huệ và đức tin, làm sao bảo đảm bằng 

hiện đời sanh về Tây Phương, thành bậc Bồ Tát ở ngôi bất thối chuyển? Cho 

nên bản ý của đức Thế Tôn là muốn cho chúng sanh niệm Phật để thoát khỏi 

vòng sanh tử luân hồi, và sự giải thoát ấy lại có thể thật hiện ngay trong một 

kiếp. 

Nhưng tại sao chúng ta cần phải thoát vòng sống chết luân hồi? 

- Đó là vì ở trong nẻo luân hồi chúng ta xác thật đã chịu nhiều nỗi thống khổ 

lớn  lao.  Nếu  người  học  Phật  mà  không  để  tâm  như thật  quán  sát  nỗi  thống 

khổ ấy, thì dù học Phật cũng không được kết quả tốt, bởi không có tâm lo sợ 

cầu  thoát  ly.  Kinh  nói:  "Nếu  tâm  lo  sợ  khó  sanh,  tất  lòng  thành  khó  phát." 

Đức  Thế  Tôn  khi  xưa  thuyết  pháp  Tứ  Diệu  Đế  cho  năm  người  nhóm  ông 

Kiều  Trần  Như,  trước  tiên  đã  nói  về  Khổ  Đế,  vẫn  không  ngoài  ý  này.  Vậy 

chúng ta thử y theo thuyết Khổ Đế của đức Phật đã chỉ dạy, mà quán sát nỗi 

thống  khổ  của  kiếp  người.  Như  thế  ta  sẽ  có  được  một  quan  niệm  rõ  hơn: 

"Tại sao mình lại cần phải mau thoát vòng luân hồi sanh tử?" 

---o0o--- 

Tiết 5 - Tám Mối Khổ Lớn 

Trong Khổ Đế của đức Thế Tôn thuyết minh, có tám điều. Nỗi khổ của kiếp 

người vẫn vô cùng, mà tám điều này giữ phần cương lãnh. 

* Điều thứ nhất là Sanh Khổ, tức chỉ cho nỗi khổ trong cái sanh. Loài người 

khi ở trong thai đã có tình thức. Do có tình thức nên có sự cử động cảm xúc. 

Khi mẹ ăn thức lạnh vào, cảm thấy như ở trong giá băng; lúc ăn thức nóng 

vào, cảm thấy như bị nung đốt. Thai nhi sống trong chỗ chật hẹp tối tăm nhơ 

nhớp,  vừa  lọt  lòng  đã  kêu  khóc  oa  oa.  Rồi  từ  đó  khi  lạnh,  nóng,  đói,  khát, 

muỗi  kiến  cắn  đốt,  chỉ  biết  kêu  khóc  mà  thôi.  Huệ  nhãn  của  Phật  thấy  rõ 

những  chi  tiết  ấy,  nên  Ngài  xác  nhận  là  khổ.  Nếu  như  Sanh  không  khổ  thì 

khi lọt lòng trẻ đã chẳng kêu khóc oa oa. Vì thế, cổ đức đã than: 

Vừa khỏi bào thai lại nhập thai. 

Thánh nhơn trông thấy động bi ai! 

Huyễn thân xét rõ toàn nhơ nhớp. 

Thoát phá mau về tánh bản lai. 

* Điều thứ hai là Lão Khổ, tức sự khổ trong lúc tuổi già. Con người khi già 

rồi, các căn đều suy yếu, mắt mờ, tai lãng, lưng mỏi, chân run, ăn thấy kém 

ngon, ngủ không thẳng giấc, trí nhớ chẳng còn  minh  mẫn, làn da khô nhăn, 

răng  lần  lần  đau  nhức  chuyển  rụng.  Dù  cho  bực  thanh  niên  tuấn  nhã,  hay 

trang thiếu nữ tiên dung, khi đến tuổi này âu cũng: 

Bao vẻ hào hoa đâu thấy nữa. 

Một thân khô kiệt nghĩ buồn tênh! 

Lắm kẻ tuổi già lờ lẫn, khi ăn mặc, lúc đại tiểu đều nhớp nhơ, con cháu dù 

thân, cũng sanh nhàm chán. Kiếp người dường như kiếp hoa, luật vô thường 

chuyển  biến  khi  đã  đem  đến  cho  hương  sắc,  nó  cũng  đem  đến  cho  vẻ  phai 

tàn. Xét ra cái già thật không chi vui, thân người thật không chi đáng luyến! 

Vì thế đức Phật mới bảo: già là khổ! 

* Điều thứ ba là Bịnh Khổ, tức sự khổ trong cơn đau yếu. Có thân là có bịnh, 

từ  những  thứ  bịnh  nhẹ  thuộc  ngoại  cảm,  đến  các  chứng  bịnh  nặng  của  nội 

thương. Có  người  vướng phải  những bịnh  nan  y  như:  lao, cùi,  ung  thư, bại 

xuội.  Trong  cảnh  ấy,  tự  thân  đã  đau  đớn,  lại  tốn  kém  hoặc  không  có  tiền 

thuốc thang, chính  mình bị khổ  lụy,  lại  gây  thêm khổ  lụy cho  người quyến 

thuộc.  Đó  là  trên  khổ  mà  gia  thêm  khổ!  Nỗi  khổ  về  bịnh  là  sự  hiển  nhiên, 

chúng ta rất dễ nhận thức. 

*  Điều  thứ  tư  là  Tử  Khổ,  tức  sự  khổ  trong  lúc  chết.  Mọi  người  đều  muốn 

sanh thuận, tử an,  nhưng  việc ấy rất khó được,  mà khi chết phần  nhiều sắc 

thân lại bị bịnh khổ hành hạ đau đớn. 

Thân đã như thế, tâm thì hãi hùng lo sợ, tham tiếc ruộng vườn của cải, buồn 

rầu  phải  lìa  bỏ  thân  nhơn,  muôn  mối  dập  dồn,  quả  thật  là  khổ.  Đề  cập  đến 

chữ Chết mấy ai đã muốn nghe, nói chi là ưa thích. 

*  Điều  thứ  năm  là  Ái  Biệt  Ly  Khổ,  tức  sự  khổ  khi  xa  lìa  người  thân  yêu. 

Điều này trong hoàn cảnh chiến tranh, ta càng thấy rõ. Biết bao gia đình chịu 

cảnh  kẻ  Bắc,  người  Nam.  Biết  bao  thanh  niên  phải  dấn  thân  nơi  trận  mạc, 

người ở nhớ thương, kẻ đi sầu thảm. Đó chỉ là cái khổ sanh ly. Lại biết bao 

kẻ tuổi hãy còn xuân, tử thần cướp đi người yêu quí, phải chịu cảnh góa bụa 

bơ vơ. Rồi lại những kẻ cha mẹ, anh em, con cái bị đạn bom tử nạn. Còn biết 

bao  trẻ  em  quyến  thuộc  đều  chết,  thiếu  tình  thân  mật,  sống  vất  vưởng  nơi 

làng cô nhi! đây là nỗi khổ về tử biệt. Cho nên trong thời buổi này, biển nhớ 

sông thương đã sâu dài, mà núi hận trời sầu cũng cao rộng! Cảnh sanh ly tử 

biệt với người thân yêu, quả thật là khổ! 

*  Điều  thứ  sáu  là  Oán  Tắng  Hội  Khổ,  tức  sự  khổ  về  oan  gia  hội  ngộ.  Bị 

những  kẻ  đối  nghịch  thù  oán  ở  gần  bên  gièm  pha  nói  xấu,  phá  phách  mưu 

hại, làm cho ta phải bực tức khó nhẫn, lo sợ không yên, là một điều khổ. Lại 

còn  nhiều  gia  đình,  cha  mẹ  anh  em  hoặc  vợ  chồng  không  đồng  ý  kiến, 

thường có sự tranh cãi  giận  ghét buồn  phiền  lẫn  nhau. Đó khác  nào sự gặp 

gỡ trong oan gia, đâu có chi là hạnh phúc! 

* Điều thứ bảy là Cầu Bất Đắc Khổ, tức sự khổ về mong cầu không toại ý. 

Trong  đời  sống,  con  người  có  rất  nhiều  ước  vọng  mong  cầu.  Đại  khái  như 

nghèo  muốn cho  giàu,  xấu  muốn cho  đẹp, không con  muốn cho có con, có 

con  muốn  cho  nó  nên  người  thông  minh  hiếu  thuận.  Ngàn  muôn  ước  vọng 

như thế, cầu mong mà không toại ý, đó là nỗi khổ. 

* Điều thứ tám là Ngũ Ấm Thạnh Khổ, tức sự khổ về năm ấm hừng thạnh. 

Năm  ấm  là:  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức.  Sắc  ấm  thuộc  về  thân,  bốn  ấm  kia 

thuộc về tâm. Nói một cách đơn giản: Đây tức là sự khổ về thân, tâm. Điều 

thứ tám này bao quát bảy món khổ trước: thân thì sanh, già, bịnh, chết, đói, 

khát, nóng, lạnh, vất vả nhọc nhằn; tâm thì buồn, giận, lo, thương, trăm điều 

phiền  lụy.  Khi  xưa thái tử Sĩ Đạt  Ta dạo  chơi  bốn cửa thành thấy cảnh  già 

bịnh chết, Ngài là bậc trí lự sâu xa, cảm thương đến nổi khổ của kiếp người, 

nên  bỏ  hoàng  cung  tìm  phương  giải  thoát.  Trái  lại,  những  kẻ  trí  tánh  dung 

thường, xét nghĩ cạn cợt, không biết suy tư về cái khổ, nên hằng lấy khổ làm 

vui. Có kẻ, nếu nói Sanh là khổ; họ bảo: khi sanh ra tôi không biết chi, nên 

chẳng thấy khổ! Nếu  nói Già  là khổ;  họ bảo:  hiện tại tôi chưa già! Nếu  nói 

Bịnh  là khổ;  họ bảo:  từ  trước tới  giờ tôi  thường khoẻ  mạnh,  rất  ít đau  yếu, 

nếu  có  bịnh  cũng  chỉ  xoàng  thôi,  không  thấy  chi  là  khổ!  Nếu  nói  Chết  là 

khổ;  họ  bảo:  cái  chết  chưa  đến,  biết  đâu  đó  như  là  một  giấc  ngủ  yên?  Nếu 

nói Thương chia lìa là khổ; họ bảo: gia quyến tôi vẫn đoàn tụ vui vẻ, không 

có sự biệt ly! Nếu nói Oán gặp gỡ là khổ; họ bảo: tôi đâu có làm gì để ai oán 

ghét  mưu  hại?  Nếu  nói  Cầu  không  được  là  khổ;  họ  bảo:  cuộc  sống  của  tôi 

đầy đủ như ý, không còn mong cầu chi khác. - Thế thì kẻ ấy không có khổ 

ư? - Họ có khổ, tức là là sự khổ về năm ấm, hay thân tâm đều sung thạnh. - 

Thân tâm cường kiện sung thạnh sao lại khổ? - Chúng ta thử xem trên xã hội 

này,  những án  như: bắn  giết, cướp bóc, hiếp dâm, đánh chém  nhau. Các án 

tích ấy, một phần do hạng người nhàn rỗi, thân tâm quá sung mãn đầy đủ, họ 

bị những kích thích về tâm lý, sinh lý, ngồi đứng không yên, vô sự sanh sự, 

gây  nên  những  việc  hung  tàn.  Như  hiện  nay  từ  Âu  Mỹ  đến  Việt  Nam,  rất 

nhiều kẻ sống theo trào lưu cuồng loạn, say đắm theo rượu mạnh, nhảy nhót, 

hút  cần  sa  hoặc  chích  ma  túy,  dâm  dật,  buôn  lậu,  ưa  vũ  thoát  y  hoặc  nhạc 

kích  động,  ăn  chơi  đủ  cách,  cho  đến  thích  nguy  hiểm,  bạo  hành.  Thân  và 

Tâm của họ không yên, như ngọn lửa phừng cháy gây nên nhiều lỗi lầm tội 

ác, để rồi phải chịu khổ. Đó chính là cái khổ "Năm ấm hừng thạnh." 

Tám  điều  trên  đây  gọi  là  Bát  khổ.  Tám  món  khổ  này  chỉ  là  đại  cương,  nội 

dung của nó còn bao gồm nhiều mối khổ khác. Chúng ta thử quán sát mình 

và  người,  phải  chăng  đã  chịu  ít  nhiều  trong  Bát  khổ?  Người  học  Phật  nếu 

biết suy tư đến tám mối khổ lớn của nhơn sanh, có thể gọi là đã đến gần với 

đạo vậy. 

---o0o--- 

Mục C. Biết Khổ Phải Ý Thức Đến Sự Giải Thoát 

Tiết 6 - Quán Về Sự Khổ Luân Hồi 

*  Chúng  sanh  hết  kiếp  này  sang  kiếp  khác  sống  chết  luân  hồi,  xuống  lên 

trong sáu cõi. Đó là: cõi trời, cõi người, cõi A Tu La, cõi bàng sanh, cõi ngạ 

quỉ, và cõi địa ngục. Bát khổ tuy các loài khác cũng có ít nhiều, nhưng nó là 

trọng tâm của nỗi khổ ở cõi người. Cõi trời tuy vui vẻ hơn nhơn gian, nhưng 

cũng còn tướng ngũ suy và những điều bất như ý. Cõi A Tu La bị sự khổ về 

gây  gổ tranh đua. Cõi bàng sanh  như loài  trâu, bò, lừa, ngựa bị sự khổ chở 

kéo nặng nề. Loài dê, lợn, vịt, gà, thì bị sự khổ về banh da xẻ thịt. Các loài 

khác  chịu  sự  khổ  về  ngu  tối;  nhơ  nhớp  ăn  nuốt  lẫn  nhau.  —  cõi  ngạ  quỉ 

chúng  sanh  thân  thể  hôi  hám  xấu  xa,  bụng  lớn  như  cái  trống,  cuống  họng 

nhỏ  như  cây  kim,  miệng  phực  ra  lửa  chịu  đói  khát  trong  ngàn  muôn  kiếp. 

Còn cõi địa ngục thì vạt dầu, cột lửa, hầm băng giá, non gươm đao, sự thống 

khổ không thể tả xiết. Bốn cõi rốt sau này, trong kinh gọi là Tứ Ác Thú. Từ 

cõi A Tu La, theo chiều xuống, nỗi khổ ở mỗi cõi cứ tuần tự gấp bội hơn lên. 

Trong sáu cõi, chúng sanh sống chết xoay vần hết nơi này đến nơi kia, như 

bánh xe chuyển lăn không đầu mối. Đại khái sanh lên cõi trời cõi người thì 

khó và ít, đọa xuống Tứ Ác Thú rất dễ và nhiều. Người xưa đã than: 

Lục đạo xoay vần không mối hở. 

Vô thường xô đến vạn duyên buông! 

Khi còn tại thế, một hôm đức Phật dùng móng tay vít lên chút đất, rồi hỏi A 

Nan:  "Đất  ở  móng  tay  ta  sánh  với  đất  ở  miền  đại  địa,  cái  nào  nhiều  hơn?" 

Ngài  A  Nan  đáp:  "Bạch  Thế  Tôn!  Đất  của  miền  đại  địa  nhiều  hơn  đất  của 

móng  tay  vô  lượng  phần  không  thể  thí  dụ!"  Phật  bảo:  "Cũng  thế,  A  Nan! 

Chúng sanh sanh lên cõi trời người, như đất ở móng tay, đọa xuống ác thú, 

như  đất  của  miền  đại  địa!"  Thí  dụ  trên  là  những  tiếng  chuông  mai  để  cho 

người tu xét suy tỉnh ngộ. 

Nhiều  kẻ  không  tin  thiên  đường  địa  ngục,  nhưng  các  cõi  ấy  xác  thật  là  có, 

trong kinh đức Phật đã chỉ bày rành rẽ, chỉ vì mắt phàm không thấy biết mà 

thôi.  Gần  đây  nhật  báo  có  đăng  nhiều  chuyện  thuộc  phần  siêu  linh,  chẳng 

hạn  như  việc  ông  hai  Huệ  bị  bắt  xuống  âm  ty.  Lại  cô  ba  Cháo  Gà  ở  chợ 

Vòng  Nhỏ tại Định  Tường cũng tường trình  việc  hình phạt ở âm phủ trong 

quyển  Địa  Ngục  Ký.  Đây  có  lẽ  là  chư  Thiện  Thần  vì  thấy  người  trần  thế 

chìm trong biển tham sân si, nên dùng quyền cơ đưa người xuống địa ngục, 

để khi  trở  về  nhơn  gian thuật  lại cho quần chúng biết đường  tội phước,  mà 

dứt dữ làm lành. 

* Tóm lại, ba cõi đều vô thường, các pháp hữu vi không có chi là vui. (Tam 

giới giai vô thường. Chư hữu vô hữu lạc - Kinh Pháp Hoa). Người niệm Phật 

phải  cầu  sanh  về  Tây  Phương  để  thoát  vòng  sống  chết  luân  hồi;  lần  lần  tu 

chứng đến cảnh  thường,  lạc,  ngã, tịnh của Niết  Bàn, chớ không  nên cầu sự 

phước lạc hư giả ở thế gian. Niệm Phật như thế mới hợp với mục đích giải 

thoát, với  tâm từ bi cứu khổ ban  vui của đức Thế  Tôn. Và  muốn  được  như 

vậy hành giả phải thường quán sát suy tư về Bát khổ của kiếp người cho đến 

nỗi khổ  vô tận  vô biên trong sáu cõi. Nếu chẳng quán  như thế, thì tâm cầu 

giải thoát khó sanh, ý nguyện về Tây Phương không thiết, làm sao ngày kia 

bước  lên  bờ  giác,  dùng  con  thuyền  bát  nhã  độ  khắp  bến  mê?  Khi  xưa  đức 

Phật đã than: "Trong đời mạt pháp, các đệ tử ta chỉ đeo đuổi theo bên ngoài, 

ít ai quan niệm đến vấn đề sanh tử!" Không tha thiết đến sự liễu thoát sanh 

tử  là  vì  thiếu  tri  giác,  do  bởi  không  thiết  thật  quán  xét  nỗi  khổ  trong  kiếp 

luân hồi. Những người này chẳng những phụ ơn Phật, mà cũng phụ cả chính 

mình, thật đáng tiếc thương đau xót! 

---o0o--- 

Tiết 7 - Muốn Sớm Thoát Khổ, Nên Tu Tịnh Độ 

Nhiều  vị  học  Phật,  vì  ưa  chuộng  huyền  lý  cao  siêu,  cho  môn  Niệm  Phật  là 

của ông già bà cả, hạng căn cơ thấp kém. Nhưng họ đâu biết Tịnh Độ là cửa 

mầu thâm diệu đi sâu vào Phật tánh, là con thuyền chí bảo để mau thoát khỏi 

luân hồi. Cho nên có những bậc thượng căn vì chưa nhận thức Tịnh Độ, mà 

mãi bị trầm trệ trong nẻo  mê tân. Và có kẻ căn tánh chỉ tầm thường, nhưng 

do  tu  Tịnh  Độ  mà  sớm  bước  lên  đường  giải  thoát.  Xin  thuật  ra  đây  đôi 

chuyện để chư học giả so sánh. 

Đời  Đường  bên  Trung  Hoa,  nơi  chùa  Hương  Sơn  đất  Lạc  Dương  có  sư 

Thích Giám Không. Sư nguyên tục tánh thọ Tề, người ở Ngô Quận. 

Thuở  còn  nhỏ  ông  nghèo  khổ,  tuy  học  hành  siêng  năng  nhưng  ít  ghi  nhớ. 

Lớn lên, ưa làm thi văn song chỉ tầm thường. Ông hay đi lại vùng Ngô, Sở 

yết kiến hàng hầu bá, nhưng không được sự giúp đỡ bao nhiêu. Khi có tiền 

đầy xâu thì sanh đau yếu, tiền hết bịnh mới lành. 

Đầu  niên  hiệu  Nguyên  Hòa,  ông  dạo  chơi  xứ  Tiền  Đường,  gặp  năm  mất 

mùa,  nghĩ  đến chùa Thiên  Trúc để cầu thực. Nhưng  vừa đi tới phía  tây Cô 

Sơn Tự, ông đói quá không thể tiến bước nổi, liền lại ngồi bên bờ suối tuyết, 

rơi lệ ngâm vài câu bi phẫn. Thoạt có vị Phạn tăng theo dòng suối đến ngồi 

nhìn  ông  mĩm  cười  hỏi:  "Pháp  sư  đã  nếm  đủ  hương  vị  lữ  du  chưa?"  Ông 

đáp: "Hương vị lữ du có thể gọi đã nếm đủ, nhưng bỉ nhơn tục danh là Quân 

Phòng, đã từng làm pháp sư đâu?" Phạn tăng nói: "Ông không nhớ lúc giảng 

kinh Pháp Hoa ở chùa Đông Đức hay sao?" - Đáp: "Tôi từ khi sanh thân đến 

nay đã bốn mươi lăm tuổi, hằng bàng hoàng nơi vùng Ngô, Sở, chưa từng để 

bước đến kinh đô, đâu lại có chuyện giảng kinh ở miền Lạc Trung như thế?" 

Phạn  tăng  bảo:  "Chắc  ông  bị  lửa  đói  thiêu  đốt,  nên  quên  cả  việc  xưa  rồi!" 

Nói  xong,  liền  lần trong  đãy  lấy  ra  một quả táo  lớn  ướt bằng  nắm tay, trao 

cho và bảo: "Quả táo này sản xuất ở nước của ta, bậc thượng trí ăn vào biết 

rõ  việc  quá  khứ  vị  lai;  người  hạ  căn  cũng  có  thể  nhớ  được  chuyện  kiếp 

trước."  Ông  tiếp  lấy  quả  táo  ăn  xong,  vóc  nước  suối  uống,  thoạt  mờ  mệt 

muốn  ngủ,  liền  tựa  đầu,  gối  vào  đá  mà  nằm.  Giây  phút  tỉnh  dậy,  nhớ  tiền 

thân làm pháp sư giảng kinh, cùng những bạn đồng tu, rõ rệt như việc ngày 

hôm  qua,  nhân  rơi  lệ  hỏi  rằng:  "Chấn  Hòa  Thượng  bây  giờ  ở  đâu?"  Phạn 

tăng đáp:  "Công chuyên  tinh chưa tới  mức, nên chuyển sanh  làm  vị  tăng ở 

đất  Tây  Thục,  nay  cũng  đã  dứt  được  vọng  duyên."  Lại  hỏi:  "Thần  thượng 

nhơn  và  Ngộ  pháp  sư  hiện  thời  ra  sao?"  -  Đáp:  "Thần  thượng  nhơn  túc 

duyên  trả  chưa  xong.  Còn  Ngộ  pháp  sư  bởi  đứng  trước  tượng  đá  chùa 

Hương Sơn phát  nguyện  giỡn:  'Nếu kiếp  này tu không chứng đạo, thân sau 

nguyện là bậc quý thần,' nên hiện đã sanh làm đại tướng. Trong năm người 

bạn  vân  thủy  khi  xưa,  duy  ta  được  giải  thoát,  ba  vị  kia  thì  như  thế,  riêng 

ngươi còn đói khổ nơi đây!" Ông thương khóc nói: "Tôi kiếp trước hơn bốn 

mươi năm, ngày chỉ ăn một bữa, thân duy đắp một y, việc phù tục quyết dứt 

căn  nguyên,  cớ  sao  còn  kém  phước  để  đến  nỗi  hôm  nay  phải  ra  người  đói 

khổ?" Phạn tăng đáp: "Khi xưa ông ngồi trên pháp tòa hay nói nhiều việc dị 

đoan, khiến cho  thính chúng sanh  lòng  nghi  hoặc,  lại  giới  hạnh còn có chỗ 

kém khuyết, nên phải bị báo ứng  như hôm nay." Nói đoạn,  lấy trong bát ra 

một chiếc gương hai bề đều trong suốt, bảo rằng: "Việc đã qua ta không làm 

sao hơn được, nhưng ông muốn biết số phận sang hèn thọ yểu về tương lai, 

cho  đến  việc  đạo  pháp  hưng  suy,  nên  nhìn  vào  sẽ  rõ."  Ông  tiếp  lấy  gương 

xem  hồi  lâu rồi  giao  lại tạ  rằng:  "Sự báo  ứng,  lẽ  vinh khô,  nhờ ơn đức của 

Ngài,  nay  đã  biết  được."  Phạn  tăng  cầm  gương  cất  vào  bát,  nắm  tay  ông 

cùng đi, độ mười bước liền biến mất. 

Đêm ấy ông vào chùa Linh Ẩn xin xuất gia, hiệu là Giám Không, sau khi thọ 

giới Cụ  Túc  liền  đi du phương  tu  hành, sự khổ tiết, cao  hạnh ai cũng khen 

ngợi. Về sau Giám Không thiền sư gặp ông Liễu Sính ở chùa Thiên Trúc, tự 

trần thuật tiền nhân và bảo: "Tôi sống được bảy mươi bảy, tăng lạp ba mươi 

hai, nay chỉ còn chín năm nữa là thọ số mãn. Sau khi tôi tịch, Phật pháp còn 

được  như ngày  hôm  nay chăng?" Sính  nghe  nói  lạ,  gạn  hỏi. Sư không đáp, 

chỉ đòi bút  viết  mấy  hàng  nơi  vách bắc  lầu Tàng  Kinh  như sau:  "Hưng  hạt 

cát, suy cát sông Hằng. Thỏ đã bị lưới, chó vồ săn. Trâu cọp giao tranh sừng 

với răng. Ánh hoa đàm vẫn sáng nghìn năm." Đây là lời tiên tri của sư. Câu 

trước  nói  về đạo pháp sẽ suy. Câu  thứ hai chỉ cho sự phá đạo  rất tàn khốc. 

Câu thứ ba ghi rõ thời gian hủy pháp ở vào năm Ất Sửu tiếp qua Bính Dần. 

Câu sau cùng nói: Tuy nhiên Phật pháp vẫn còn, ánh đạo không bị hủy diệt. 

Lời sấm trên ứng vào việc phá Phật pháp của Đường Võ Tôn. Ông vua này 

đã ra lịnh hủy hoại bốn mươi bảy ngàn ngôi chùa, ép buộc hơn hai mươi vạn 

bảy ngàn tăng ni hoàn tục. (Trích Cao Tăng truyện, thiên Cãm Thông, tập 3). 

*  Đời  Nguyên  bên  Trung  Hoa,  vào  năm  Canh  Ngọ  niên  hiệu  Chí  Thuận  ở 

vùng Triết Tây bị thất mùa liên tiếp. Trong thành Hàng Châu, dân chúng đói 

chết  nằm  ngổn  ngang  đầy  đường.  Mỗi  buổi  sáng,  quan  phòng  chánh  mướn 

người khiên tử thi chở đem bỏ xuống hang núi, sau tháp Thái Hòa. Trong số 

tử  thi  có  thây  một  bà  lão  hơn  mười  hôm  không  hôi  thúi,  ngày  nào  cũng  tự 

trồi  lên  nằm  trên các thây chết khác. Chúng  lấy  làm  lạ, vòng  giây kéo đem 

lên, soát trong người thấy có túi vải đựng ba bức đồ niệm công cứ A Di Đà 

Phật. Việc này truyền đến quan Hữu Tư, Ngài cho mua quan quách tẩn liệm 

và đem ra thiêu hóa. Khi củi đốt lên, trong khói lửa hiện ra tượng Phật, Bồ 

Tát, ánh sáng rực rỡ. Do nhân duyên đó, rất nhiều người phát tâm niệm Phật. 

(Trích Sơn Am Tạp Lục). 

Xem sự  tích trên, ta thấy  như ngài Giám  Không kiếp trước từng  làm  giảng 

chủ;  phù  tục  đã  dứt  căn  nguyên,  tu  trì  cũng  nhiều  tinh  khổ,  nhưng  vì  chưa 

chứng quả lại còn chút tì vết, nên phải chuyển thân làm kẻ sĩ đói khát khốn 

cùng. Kiếp xưa năm bạn đồng tu, chỉ một mình Phạn tăng được giải thoát. 

Ngoài  ngài  Giám  Không  lại  còn  sự  tích  cao  tăng  Viên  Quán,  do  chưa  sạch 

nghiệp,  nên  không  thoát  khỏi  bào  thai  của  nàng  Vương  Thị.  Truyện  Tỳ 

Khưu  Pháp  Vân  từng  làm  đại  pháp  sư,  nhân  vì  tham  lợi  dưỡng,  sẻn  Phật 

pháp,  nên  bị  đọa  làm  thân  trâu.  Truyện  ngài  Hải  „n  cũng  thuộc  hàng  danh 

tăng,  vì  thọ  người  cúng  dường,  phải  chuyển  sanh  làm  con  gái  cho  nhà  thí 

chủ.  Truyện  ngài  Mạt  Sơn  lai  lịch  phi  phàm,  nhưng  bởi  túc  nghiệp  từ  vô 

lượng  kiếp  phát  hiện,  nên  luân  hồi  làm  kẻ  ngu  khờ,  ghét  người  tu  niệm. 

Truyện ngài Đoạn Nghĩa Nhai tham thiền đã được khai ngộ, kiếp sau chuyển 

sanh  làm  tăng, được  người  lễ bái cúng  dường, tham  hưởng phước  mà quên 

đường giải thoát. Truyện đệ tử của ngài Tuyệt Học Thành Công, thiền định 

đã tỏ suốt nguồn tâm, bởi chưa đắc đạo nên thân sau làm ông sư thông minh, 

động tâm xa hoa kiêu mạn, rồi từ đó không nghiệp ác gì chẳng làm. Truyện 

một ni cô tụng kinh Pháp Hoa ba  mươi năm, vì tâm còn chưa dứt niệm sắc 

thinh,  nên  kiếp  sau  đọa  làm  thân  ca  kỹ,  tiếng  thanh  sắc  đẹp  nơi  miệng 

thường  bay  ra  mùi  thơm  hoa  sen.  Truyện  vị  cao  tăng  non  Nhạn  Đăng,  bởi 

chưa  chứng  đạo,  kiếp  sau  là  Tần  Cối,  do  tiền  căn  đã  có  công  tu  niệm  nên 

thông minh đỗ cao làm quan đến ngôi cực phẩm, song vì mê quyền quí, tạo 

điều gian ác để nhiều kiếp đọa tam đồ. 

Xem truyện tích xưa, còn biết bao trường hợp như thế nữa! Qua các gương 

trên, ta thấy  nếu tự  lực tu  hành, khi chưa  được  nghiệp sạch tình không,  lúc 

tái sanh tất phải  mê  muội,  mười  người đã  rớt hết tám chín. Còn  như bà  lão 

niệm  Phật,  tuy  dốt  đạo  lý,  chẳng  hiểu  chút  chi  về  tông  về  giáo,  nhưng  nhờ 

thành  tâm  niệm  Di  Đà  mà  sau  khi  chết  diễn  ra  nhiều  điều  kỳ  lạ,  đã  chứng 

minh bà lão vãng sanh về Cực Lạc không còn nghi ngờ. Cho nên tham thiền, 

tụng  kinh  cùng  tu  các  môn  khác  là  những  điều  quí  báu  nên  làm,  và  đáng 

khuyến khích.  Nhưng  giữa thời  mạt pháp  này, cần  phải tu thêm  môn Niệm 

Phật,  rồi  đem  tất  cả  công  đức  ấy  hồi  hướng  về  Tây  Phương,  mới  bảo  đảm 

khỏi luân hồi mê đọa. Nếu không lấy Tịnh Độ làm nơi quy hướng, thì công 

đức tu các môn khác chỉ gây căn lành phước báo, và nhân duyên đắc độ về 

sau mà thôi. Như thế, e cho khi chuyển sanh hôn mê tạo nghiệp phải bị trầm 

trệ  lâu  trong  cảnh  khổ  luân  hồi.  Mấy  ai  thông  minh  như Ngộ  Đạt  quốc  sư, 

mười  kiếp  làm  cao  tăng  tu  thiền  định,  kiếp  sau  rốt  mới  mười  bốn  tuổi  đã 

giảng suốt Kinh Niết Bàn. Nhưng vì một niệm đam mê trước tòa trầm hương 

nên bị túc báo ghẻ mặt người, sau trở lại niệm Phật mới được vãng sanh giải 

thoát. Những vị ỷ  mình cao  minh, ngoài miệng nói suốt lý huyền, chỉ trọng 

tự  lực  khinh  thường  niệm  Phật,  cũng  nên  xem  gương  trên  mà  để  tâm  suy 

nghĩ. 

-ooOoo- 

Chương II: Đệ Nhị Yếu - Niệm Phật Phải Phát Lòng Bồ Đề 

Khải Đề: 

Ba cõi không an dường hỏa trạch 

Đâu miền chân lạc khỏi tang thương? 

Người vô thường, 

Cảnh vô thường! 

Khuyên gọi cùng nhau tỉnh mộng 

Quay về bể giác thanh lương. 

Khởi lòng bi trí 

Nguyện độ mười phương. 

Ba tăng kỳ kiếp tu muôn hạnh. 

Bền lòng không thối chuyển 

Cầu ngôi vị Pháp Vương! 

---o0o--- 

Mục A. Luận Về Bồ Đề Tâm 

Tiết 8 - Ý Nghĩa Của Bồ Đề Tâm 

Đem  công  đức  niệm  Phật  để  cầu  phước  lợi  nhỏ  nhen  ở  thế  gian,  tất  không 

hợp  với  bản  hoài  của  Phật,  cho  nên  hành  giả  phải  vì  sự  thoát  ly  khỏi  vòng 

sống chết luân hồi mà niệm Phật. Nhưng nếu vì giải thoát riêng cho mình mà 

tu  niệm, cũng chỉ  hợp  với bản  hoài của  Phật  một  ít  phần  mà thôi. Vậy bản 

hoài  của  Phật,  cứu  cánh  là  như  thế  nào?  -  Bản  hoài  đích  thật  của  đức  Thế 

Tôn,  là  muốn cho tất cả chúng sanh đều thoát  vòng sanh  tử, đều được  giác 

ngộ như Ngài. Cho nên người niệm Phật cần phải phát Bồ Đề tâm. 

* Bồ Đề nghĩa là Giác. Trong ấy có ba bậc: Thanh Văn Bồ Đề, Duyên Giác 

Bồ  Đề,  và  Phật  Bồ  Đề.  Đây  là  chỉ  cho  quả  giác  ngộ  của  hàng  Thanh  Văn, 

quả  giác  ngộ  của  hàng  Duyên  Giác  và  quả  giác  ngộ  của  Phật.  Người  niệm 

Phật phát Bồ Đề tâm, chính là phát tâm cầu quả giác ngộ của Phật; quả vị ấy 

cùng tột không chi hơn, siêu cả hàng Thanh Văn Duyên Giác, nên gọi là Vô 

Thượng  Bồ  Đề.  Tâm  này  gồm  hai  chủng  tử  chính,  là  từ  bi  và  trí  huệ,  hay 

phát xuất công năng độ thoát mình và tất cả chúng sanh. 

Xác nhận  lại,  Bồ  Đề tâm  nói ở đây, chính là Vô Thượng  Bồ Đề  tâm tức  là 

chỉ  cho  Phật  Bồ  Đề,  chớ  không  phải  Thanh  Văn  hoặc  Duyên  Giác  Bồ  Đề 

tâm. 

* Kinh nói: "Bồ Đề tâm làm nhân, đại bi làm căn bản, phương tiện làm cứu 

cánh." Ví như người đi xa, trước tiên phải nhận định mục tiêu sẽ đến, phải ý 

thức chủ đích cuộc hành trình bởi lý do nào, và sau cùng dùng phương tiện 

hoặc xe, thuyền, hay phi cơ mà khởi tiến. Người tu cũng thế, trước tiên phải 

lấy quả Vô Thượng Bồ Đề làm mục tiêu cứu cánh; lấy lòng đại bi lợi mình 

lợi sanh làm chủ đích thật hành; và kế đó là tùy sở thích căn cơ lựa chọn các 

pháp môn hoặc Thiền, hoặc Tịnh, hoặc Mật làm phương tiện tu tập. Phương 

tiện với nghĩa rộng hơn, còn là trí huệ quyền biến tùy cơ nghi, áp dụng tất cả 

hạnh  thuận  nghịch  trong  khi  hành  đạo  Bồ  Tát.  Cho  nên  Bồ  Đề  tâm  là  mục 

tiêu cần phải nhận định của hành giả, trước khi khởi công hạnh huân tu. Vì 

thế, chương trước đã đề cập sự thiết yếu của môn Niệm Phật cùng chủ đích 

cầu thoát sanh tử của môn này, chương tiếp đây lại cần ghi nhận Bồ Đề tâm 

là tiêu điểm cuối cùng phải đi đến. Đức Thế Tôn thuở xưa khi thuyết về Tứ 

Đế,  đáng  lẽ  trước  tiên  phải  nói  Tập  Đế  là  nguyên  do,  nhưng  Ngài  lại  sắp 

Khổ  Đế  lên  hàng  đầu,  là  muốn  trình  bày  quả  khổ  cho  chúng  sanh  dễ  nhận 

thấy  để  sanh  lòng  lưu  ý  kinh  sợ,  rồi  sau  mới  tìm  xét  đến  nguyên  ủy  cội 

nguồn.  Cũng  thế,  nơi  đây  bút  giả  tuân  theo  ý  kiến  tiên  đức,  trước  tiên  nêu 

môn Niệm Phật cầu giải thoát làm vấn đề cấp thiết, rồi sau mới luận đến Bồ 

Đề tâm. 

Kinh Hoa Nghiêm bảo: "Nếu quên mất tâm Bồ Đề mà tu các pháp lành, đó 

là nghiệp ma." Lời này xét ra rất đúng. Ví như người cất bước khởi hành mà 

chẳng biết mình sẽ đến đâu, và đi với mục đích gì, thì cuộc hành trình chẳng 

thành quanh quẩn, mỏi mệt, cùng vô ích lắm ư? Người tu cũng thế, nếu dụng 

công khổ nhọc mà quên sót mục tiêu cầu thành Phật để lợi mình lợi sanh, thì 

bao  nhiêu  hạnh  lành  chỉ  đem  đến  kết  quả  hưởng  phước  nhơn  thiên,  chung 

cuộc  vẫn bị chìm  mê quanh quẩn trong  nẻo luân  hồi, chịu  vô biên  nỗi khổ. 

Như vậy chẳng là nghiệp ma còn là gì? Thế thì phát lòng Vô Thượng Bồ Đề 

để lợi ích mình và chúng sanh, phải ghi nhận là điểm phát tâm rất cần yếu. 

---o0o--- 

Tiết 9 - Bồ Đề Tâm Với Môn Tịnh Độ 

*  Phật pháp theo sự  tùy  hóa, thông thường có  hai cấp  bậc  là  Tiểu Thừa  và 

Đại Thừa. Tiểu Thừa nói những pháp thấp nhỏ, trọng tâm hướng về mục tiêu 

gấp  cầu  liễu  sanh  tử  cho  chính  mình,  và  chỉ  đi  đến  quả  vị  A  La  Hán  hoặc 

Duyên  Giác.  Đại  Thừa  nói  các  pháp  rộng  lớn,  hướng  về  hoằng  nguyện  độ 

thoát tất cả chúng sanh, và đi đến quả vị Toàn Giác của Như Lai. Pháp môn 

Niệm Phật thuộc về Đại Thừa, nên chẳng những đi về chiều hướng tự độ mà 

còn kiêm cả độ tha. 

Đạo  Phật  du  nhập  vào  Trung  Hoa,  trải  qua  sự  hoằng  dương  của  chư  vị  Tổ 

Sư, kết quả lập thành mười tông. Trong đó có hai tông thuộc về Tiểu Thừa là 

Thành  Thật  Tông  và  Câu  Xá  Tông.  Nhưng  căn  tánh  của  người  Trung  Hoa 

không  hợp  với  pháp Tiểu Thừa,  nên không bao  lâu  hai tông  này đều  bị tàn 

tạ. Còn tám tông kia thì thuộc về Đại Thừa, gồm có Thiên Thai Tông, Hiền 

Thủ Tông, Tam Luận Tông, Pháp Tướng Tông, Luật Tông, Thiền Tông, Mật 

Tông và Tịnh Độ Tông. Môn hoằng dương của Tịnh Độ Tông là pháp Niệm 

Phật.  Nếu  pháp  môn  này  chỉ  giảng  thuyết  về  sự  tự  độ,  thì  e  cho  đã  bị  tiêu 

mòn  như  hai  tông  Tiểu  Thừa  kia  từ  lâu  rồi.  Nước  Việt  Nam  ta  là  một  bán 

đảo thuộc miền duyên hải, dân tánh có chiều hướng hoạt động suy tư rộng, 

nên phần lớn thích hợp với Đại Thừa. Nên từ xưa đến nay, tại đất nước này, 

Thiền Tông và Tịnh Độ đã chiếm phần ưu thắng. 

*  Luận  về  pháp,  những  pháp  nào  đi  đến  Phật  quả  cứu  cánh,  giảng  thuyết 

rộng về giới ngoại và sự lợi tha, đó là pháp Đại Thừa. Trái lại, chính là pháp 

Tiểu Thừa. Nhưng điểm chủ  yếu để phân  định  Tiểu Thừa  hay Đại Thừa, là 

thuộc  về  tâm  chớ  không  phải  pháp.  Nếu  dùng  pháp  Tiểu  Thừa  hoằng  hóa 

làm phương tiện để dẫn đến Phật quả thì đó chính Đại Thừa. Chẳng thế, khi 

đức Như Lai giảng dạy về Tiểu Thừa giáo, Ngài cũng là hạng Tiểu Thừa hay 

sao? Vì lẽ ấy cho nên người niệm Phật cần phải chú trọng về chỗ phát tâm, 

tức  là  phát  Vô  Thượng  Bồ  Đề  tâm.  Môn  Niệm  Phật  đã  thuộc  về  pháp  Đại 

Thừa  nếu  hành  giả tu theo  môn  này  lại phát đại Bồ Đề tâm  nữa, thì tâm  và 

pháp đều được toàn vẹn, sẽ đi đến quả Viên Giác kiêm cả tự lợi lợi tha. Nếu 

phát tâm nhơn thiên thừa mà niệm Phật, thì môn Niệm Phật thành pháp nhơn 

thiên. Người niệm Phật mà phát tâm như thế, chỉ hưởng được sự sang quí ở 

cõi người cõi trời, khi phước báo hết, lại chịu luân hồi sa đọa. Nếu phát tâm 

Tiểu Thừa mà niệm Phật, thì môn Niệm Phật thành pháp Tiểu Thừa. Người 

niệm Phật mà phát tâm này, thì chỉ được quả giác thấp kém không viên mãn 

của Thanh Văn Duyên Giác, lại còn phạm lỗi nhỏ hẹp thiếu lòng từ bi, duy 

biết  lo  giải  thoát  cho  mình,  không  đoái  đến  bao  nhiêu  chúng  sanh  đau  khổ 

khác.  Cho  nên  niệm  Phật  cần  phải  phát  Vô  Thượng  Bồ  Đề  tâm.  Lời  tục 

thường  nói:  "Sai  một  ly,  đi  ngàn  dặm."  Người  niệm  Phật  tu  hành  đối  với 

điểm phát tâm có chính xác cùng không, há chẳng phải là một điều đáng chú 

ý lắm ư? 

---o0o--- 

Mục B. Những Công Hạnh Của Bồ Đề Tâm 

Tiết 10 -  Làm Thế Nào Để Phát Lòng Bồ Đề 

Phát Bồ Đề tâm như trên đã nói, có thể tóm tắt trong bốn điều hoằng thệ là: 

Chúng sanh vô biên thề nguyện độ. 

Phiền não vô tận thề nguyện dứt. 

Pháp môn vô lượng thề nguyện học. 

Phật đạo vô thượng thề nguyện thành. 

Nhưng không phải chỉ nói suông: "Tôi phát Bồ Đề tâm", là đã phát tâm, hay 

mỗi  ngày  tuyên  đọc  bốn  điều  hoằng  thệ,  gọi  là  đã  phát  Bồ  Đề  tâm.  Muốn 

phát Bồ Đề tâm hành giả cần phải quán sát để phát tâm  một cách thiết thật, 

và  hành  động  đúng  theo  tâm  nguyện  ấy  trong  đời  tu  của  mình.  Có  những 

Phật tử xuất gia, tại gia, mỗi ngày sau khi tụng kinh niệm Phật đều quì đọc 

bài  hồi  hướng:  "Nguyện tiêu  tam chướng trừ phiền  não...", nhưng rồi trong 

hành động thì trái lại: nay tham lam, mai hờn giận, mốt si mê biếng trễ, bữa 

kia nói xấu chê bai chỉ trích người, để đến bữa khác lại có chuyện tranh cãi 

gây  gổ  buồn  ghét  nhau.  Như  thế,  tam  chướng  làm  sao  tiêu,  phiền  não  làm 

sao trừ được? Chúng ta phần nhiều chỉ tu theo hình thức ít chú trọng đến chỗ 

khai tâm, thành thử lửa tam độc vẫn cháy hừng, không hưởng được hương vị 

thanh  lương  giải  thoát  của  đức  Phật  đã  chỉ  dạy.  Cho  nên  ở  đây  lại  cần  đặt 

vấn đề "Làm thế nào để phát Bồ Đề tâm?" Muốn cho lòng Bồ Đề phát sanh 

một  cách  thiết  thật,  chúng  ta  nên  suy  tư quán  sát  để  phát  tâm  theo  sáu  yếu 

điểm như sau: 

* Điểm thứ nhứt là Giác Ngộ Tâm. Chúng sanh thường chấp sắc thân này là 

ta, tâm thức có hiểu  biết, có buồn  giận thương  vui  là ta. Nhưng thật ra, sắc 

thân này giả dối, ngày kia khi chết đi nó sẽ tan về với đất bụi, nên thân tứ đại 

không phải  là ta. Tâm thức cũng thế, nó chỉ  là thể tổng  hợp về cái biết của 

sáu  trần  là:  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp,  như  một  người  trước  kia  dốt, 

nay  theo  học  chữ  Việt,  tiếng  Anh,  khi  học  thành,  có  cái  biết  về  chữ  Việt, 

tiếng  Anh.  Lại  như  một  kẻ  chưa  biết  Ba  Lê,  sau  một  dịp  sang  Pháp  du 

ngoạn, thu thập hình ảnh của thành phố ấy vào tâm. Khi trở về bản xứ có ai 

nói đến Ba Lê, nơi tâm thức liền hiện rõ quang cảnh của đô thị ấy. Cái biết 

đó  trước  kia  không,  khi  lịch  cảnh  thu  nhận  vào  nên  tạm  có,  sau  bỏ  lãng 

không nghĩ đến, lần lần nó sẽ phai lạt đến tan mất hẳn, trở về không. Cái biết 

của ta khi có khi không, hình ảnh này tiêu, hình ảnh khác hiện, tùy theo trần 

cảnh thay đổi luôn luôn, hư giả không thật, nên chẳng phải là ta. Cổ đức đã 

bảo:  "Thân  như  bọt  tụ,  tâm  như  gió.  Huyễn  hiện  vô  căn,  không  tánh  thật." 

Nếu giác ngộ thân tâm như huyễn, không chấp trước, lần lần sẽ đi vào cảnh 

giới  "nhơn  không"  chẳng  còn  ngã  tướng.  Cái  ta  của  ta  đã  không,  thì  cái  ta 

của  người khác cũng không,  nên không có nhơn tướng. Cái  ta của  mình và 

người đã không, tất cái ta của vô lượng chúng sanh cũng không, nên không 

có chúng sanh tướng. Cái ta đã không, nên không có bản ngã bền lâu, không 

thật có ai chứng đắc, cho đến cảnh chứng thường trụ vĩnh cữu của Niết Bàn 

cũng không,  nên không có thọ  giả tướng.  Đây cần  nên  nhận  rõ, chẳng phải 

không có  thật thể chân  ngã của tánh Chân Như thường trụ,  nhưng  vì thánh 

giả không chấp trước, nên thể ấy thành không. 

Nhơn  đã  không,  thì  Pháp  cũng  không,  vì  sự  cảnh  luôn  luôn  đổi  thay  sanh 

diệt, không có tự thể. Đây lại cần nên nhận rõ chẳng phải các pháp khi hoại 

diệt mới thành không, mà vì nó hư huyễn, nên đương thể chính là không, cả 

Nhơn cũng thế. Cho nên cổ đức đã bảo: "Cần chi đợi hoa rụng. Mới biết sắc 

là không." (Hà tu đải hoa lạc. Nhiên hậu thỉ tri không). 

Hành  giả khi đã giác  ngộ Nhơn  và Pháp đều không, thì  giữ lòng thanh tịnh 

trong sáng không chấp trước mà niệm Phật. Dùng lòng giác ngộ như thế mà 

hành đạo, mới gọi là phát Bồ Đề tâm. 

* Điểm thứ hai: là Bình Đẳng Tâm. Trong Khế Kinh, đức Phật khuyên dạy: 

"Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, là cha mẹ đời quá khứ và chư Phật đời 

vị lai." Chư Phật thấy chúng sanh là Phật, nên dùng tâm bình đẳng đại bi mà 

tế  độ.  Chúng  sanh  thấy  chư  Phật  là  chúng  sanh,  nên  khởi  lòng  phiền  não 

phân biệt ghét khinh. Cũng đồng  một cái nhìn, nhưng lại khác nhau bởi  mê 

và  ngộ.  Là  đệ  tử  Phật,  ta  nên  tuân  lời  đức  Thế  Tôn  chỉ  dạy,  đối  với  chúng 

sanh phải có tâm bình đẳng  và tôn trọng,  bởi  vì đó  là chư Phật  vị  lai, đồng 

một  Phật  tánh.  Khi  dùng  lòng  bình  đẳng  tôn  kính  tu  niệm,  sẽ  dứt  được 

nghiệp chướng phân biệt khinh mạn, nảy sanh các đức lành. Dùng lòng bình 

đẳng như thế mà hành đạo, mới gọi là phát Bồ Đề tâm. 

*  Điểm  thứ  ba:  là  Từ  Bi  Tâm.  Ta  cùng  chúng  sanh  đều  sẵn  đủ  đức  hạnh, 

tướng  hảo  trí  huệ  của  Như  Lai,  mà  vì  mê  chân  tánh,  khởi  hoặc  nghiệp  nên 

phải bị  luân  hồi, chịu  vô biên sự thống khổ. Nay đã rõ như thế, ta phải  dứt 

tâm ghét thương phân biệt, khởi lòng cảm hối từ bi tìm phương tiện độ mình 

cứu người, để cùng nhau được an vui thoát khổ. Nên nhận rõ từ bi khác với 

ái  kiến.  Ái  kiến  là  lòng  thương  yêu  mà  chấp  luyến  trên  hình  thức,  nên  kết 

quả  bị  sợi  giây  tình  ái  buộc  ràng.  Từ bi  là  lòng  xót  thương  cứu  độ,  mà  lìa 

tướng, không phân  biệt chấp trước; tâm  này thể  hiện dưới đủ  mọi  mặt, nên 

kết quả được an vui giải thoát, phước huệ càng tăng. 

Muốn cho tâm từ bi được thêm rộng, ta nên từ nỗi khổ của mình, cảm thông 

đến  các  nỗi  khổ  khó  nhẫn  thọ  hơn  của  kẻ  khác,  tự  nhiên  sanh  lòng  xót 

thương  muốn  cứu  độ,  niệm  từ  bi  của  Bồ  Đề  tâm  từ đó  phát  sanh.  Đại  khái 

như trong hoàn cảnh chiến tranh hiện nay, trẻ thơ phải nhờ cha mẹ nuôi dạy, 

mà cha mẹ lại bị tử nạn thành ra côi cúc bơ vơ. Lại như người già phải nhờ 

con  cái  phụng  dưỡng,  mà  con  cái  đều  bị  yểu  vong,  nên  phải  buồn  đau  cô 

khổ.  Thấy  những cảnh ấy, động  lòng  xót thương,  muốn cứu độ,  niệm  từ bi 

của Bồ Đề tâm chưa phát bỗng tự phát sanh. 

Những  thanh  niên  thông  minh  khỏe  mạnh,  tương  lai  đầy  hy  vọng  bỗng  bị 

bom đạn làm cho tàn phế. Nhiều thiếu nữ đang hồi xuân sắc, người thân yêu 

nhờ  cậy  bỗng  bị  tử  thần  cướp  mất,  khiến  nỗi  lạc  bước  sa  đọa,  hoặc  thành 

cảnh  mẹ  góa con côi, sanh kế sống còn của ngày  mai  mờ  mịt. Thấy  những 

cảnh ấy, động lòng xót thương muốn cứu độ, niệm từ bi của Bồ Đề tâm chưa 

phát bỗng tự phát sanh. 

Có  nhiều  người  đau  yếu,  mà  vì  vật  giá  cao  quý,  không  tiền  thuốc  thang, 

thành  ra  kéo  dài  thân  bịnh  khổ  qua  năm  tháng,  đôi  lúc  lắm  kẻ  phải  quyên 

sinh. Có những người nghèo nàn thất nghiệp, nay vợ đau, mai con bịnh, rách 

rưới  lang  thang,  nợ  nần  đòi  hỏi,  hằng  chịu  đói  lạnh  qua  ngày  tháng,  sống 

cũng lỡ mà chết chẳng xong. Lại có những kẻ mang nhiều tâm sự buồn khổ 

không  bạn  lành  khuyên  lơn  giải  thích;  những  kẻ  mê  tối  tạo  nghiệp  không 

biết ngày  mai mình sẽ khổ, không gặp Phật pháp để tìm đường lối thoát ly. 

Thấy những cảnh ấy, động lòng thương xót muốn cứu độ, niệm từ bi của Bồ 

Đề tâm chưa phát bỗng tự phát sanh. 

Nói rộng ra, như trong kinh Hoa Nghiêm, ngài Phổ Hiền đã khai thị: "Bồ Tát 

quán  sát  chúng  sanh  không  nơi  nương  tựa  mà  khởi  đại  bi.  Quán  sát  chúng 

sanh tánh chẳng điều thuận mà khởi đại bi, quán sát chúng sanh nghèo khổ 

không căn lành mà khởi đại bi. Quán sát chúng sanh ngủ say trong đêm dài 

vô minh mà khởi đại bi. Quán sát chúng sanh làm những điều ác mà khởi đại 

bi.  Quán  sát  chúng  sanh  đã  bị  ràng  buộc,  lại  thích  lao  mình  vào  chỗ  ràng 

buộc  mà  khởi  đại  bi.  Quán  sát  chúng  sanh  bị  chìm  đắm  trong  biển  sanh  tử 

mà khởi đại bi. Quán sát chúng sanh vương mang tật khổ lâu dài mà khởi đại 

bi. Quán sát chúng sanh không ưa thích pháp lành mà khởi đại bi. Quán sát 

chúng sanh xa mất Phật pháp mà khởi đại bi..." 

Đã phát đại bi tâm tất phải  phát đại Bồ Đề tâm thề  nguyền cứu độ. Thế thì 

lòng đại từ bi  và  lòng đại  Bồ  Đề dung  thông  nhau. Cho  nên phát từ bi  tâm 

tức là phát Bồ Đề tâm. Dùng lòng đại từ bi như thế mà hành đạo, mới gọi là 

phát Bồ Đề tâm. 

* Điểm thứ tư là Hoan Hỷ Tâm. Đã có xót thương tất phải thể hiện lòng ấy 

qua  tâm  hoan  hỷ.  Hoan  hỷ  đây  có  hai  thứ:  tùy  hỷ  và  hỷ  xả.  Tùy  hỷ  là  khi 

thấy trên từ chư Phật, Thánh nhơn, dưới cho đến các loại chúng sanh, có làm 

được công đức gì, dù là nhỏ  mọn cũng vui mừng theo. Và khi thấy ai được 

sự phước  lợi,  hưng thạnh, thành công, an  ổn, cũng sanh  niệm  vui  vẻ  mừng 

giùm. Hỷ xả là dù có chúng sanh làm những điều tội ác, vong ân, khinh hủy, 

hiểm độc, tổn hại cho người hoặc cho mình, cũng an nhẫn vui vẻ mà bỏ qua. 

Sự  vui  nhẫn  này  nếu  xét  nghĩ  sâu,  thành  ra  không  thật  có  nhẫn,  vì  tướng 

người, tướng ta và tướng não hại đều không. Nên Kinh Kim Cang dạy: "Như 

Lai nói nhẫn nhục Ba La Mật, tức chẳng phải nhẫn nhục Ba La Mật, đó gọi 

là nhẫn nhục Ba La Mật." 

Lòng tùy hỷ trừ được chướng tật đố nhỏ nhen. Lòng hỷ xả giải được chướng 

hận  thù  báo  phục.  Bởi  tâm  hoan  hỷ  không  ngoài  sự  giác  ngộ  mà  thể  hiện, 

nên đó chính là lòng Bồ Đề. Dùng lòng hoan hỷ như thế mà hành đạo, mới 

gọi là phát Bồ Đề tâm. 

*  Điểm  thứ  năm  là  Sám  Nguyện  Tâm.  Trong  kiếp  luân  hồi,  mọi  loài  hằng 

đổi thay làm quyến thuộc lẫn nhau. Thế mà ta vì mê mờ lầm lạc, từ kiếp vô 

thỉ đến nay, do tâm chấp ngã muốn lợi mình nên làm tổn hại chúng sanh, tạo 

ra vô lượng vô biên ác nghiệp. Thậm chí đến chư Phật, Thánh nhơn, vì tâm 

đại  bi  ra  đời  thuyết  pháp  cứu  độ  loài  hữu  tình,  trong  ấy  có  ta,  mà  đối  với 

ngôi Tam Bảo ta lại sanh lòng vong ân hủy phá. Ngày nay giác ngộ, ta phải 

hổ thẹn ăn năn, đem ba nghiệp chí thành sám hối. Đức Di Lặc Bồ Tát đã lên 

ngôi bất thối,  vì  muốn  mau chứng quả Phật,  mỗi  ngày còn  lễ sám sáu  thời. 

Vậy ta phải đem thân nghiệp kính lễ Tam Bảo, khẩu nghiệp tỏ bày tội lỗi cầu 

được tiêu trừ, ý nghiệp thành khẩn ăn năn thề không tái phạm. Đã sám hối, 

phải  dứt  hẳn  tâm  hạnh  ác  không  còn  cho  tiếp  tục  nữa,  đi  đến  chỗ  tâm  và 

cảnh  đều  không,  mới  là  chân  sám  hối.  Lại  phải  phát  nguyện,  nguyện  hưng 

long ngôi Tam Bảo, nguyện độ khắp chúng sanh, để chuộc lại lỗi xưa và đền 

đáp bốn ân nặng. Bốn ân đó là: ân Tam Bảo, ân cha mẹ sư trưởng, ân thiện 

hữu tri thức, và ân chúng sanh. 

Có  tâm  sám  nguyện  như  vậy  tội  chướng  mới  tiêu  trừ,  công  đức  ngày  thêm 

lớn,  và  mới  đi  đến  chỗ  phước  huệ  lưỡng  toàn.  Dùng  lòng  sám  nguyện  như 

thế mà hành đạo mới gọi là phát Bồ Đề tâm. 

* Điểm thứ sáu là Bất Thối Tâm. Dù đã sám hối phát nguyện tu hành, nhưng 

nghiệp  hoặc  ma  chướng  không  dễ  gì  dứt  trừ,  sự  lập  công  bồi  đức  thể  hiện 

sáu độ muôn hạnh không dễ gì thành tựu. Mà con đường Bồ Đề đi đến quả 

viên giác lại xa vời dẫy đầy gay go chướng nạn, phải trải qua hằng sa kiếp, 

đâu phải chỉ một hai đời? Ngài Xá Lợi Phất trong tiền kiếp chứng đến ngôi 

Lục Trụ, phát đại Bồ Đề tâm tu hạnh bố thí. Nhưng khi chịu khổ khoét một 

con mắt cho ngoại đạo, bị họ không dùng, liệng xuống đất rồi nhổ nước dãi, 

lấy chân chà đạp lên trên, Ngài còn thối thất Đại Thừa tâm. Thế thì ta thấy 

sự  giữ  vững  tâm  nguyện  là  điều  không  phải  dễ!  Cho  nên  hành  giả  muốn 

được  đạo  tâm  không  thối  chuyển,  phải  lập  thệ  nguyện  kiên  cố.  Thề  rằng: 

"Thân  này  dầu  bị  vô  lượng  sự  nhọc  nhằn  khổ  nhục,  hoặc  bị  đánh  giết  cho 

đến thiêu đốt nát tan thành tro bụi, cũng không vì thế mà phạm điều ác, thối 

thất  trên  bước  tu  hành."  Dùng  lòng  bất  thối  chuyển  như  thế  mà  hành  đạo, 

mới gọi là phát Bồ Đề tâm. 

Sáu yếu điểm đã dẫn đại lược như trên, là sự kiện phải có của người phát Bồ 

Đề tâm. Nếu không y theo đây lập chí thiết thật tu hành, thì dù nói phát tâm 

chỉ  là  phát  tâm  suông,  không  thể  nào  đi  đến  Phật  quả.  Trước  mặt  chúng  ta 

chỉ  có  hai  đường:  luân  hồi  và  giải  thoát.  Đường  giải  thoát  tuy  có  lắm  nỗi 

gian nan, nhưng mỗi bước đi lần đến chỗ sáng suốt tự tại an vui. Đường luân 

hồi dù được tạm hưởng phước nhơn thiên, nhưng kết cuộc phải chuyển đến 

cảnh tam đồ ác đạo, sự khổ vô biên không biết kiếp nào ra khỏi. Vậy các vị 

đồng  tu  nên  phát  tâm  mãnh  tiến,  bước  thẳng  lên  đường  sáng  đại  Bồ  Đề. 

Cảnh muôn hoa đua nở nơi chân trời giải thoát sẽ đón chào các vị! 

---o0o--- 

Tiết 11 - Những Huấn Thị Về Bồ Đề Tâm 

Về Bồ Đề tâm, trong nội điển có thuyết minh rất nhiều, nay chỉ xin trích lục 

ít đoạn nơi Kinh Hoa Nghiêm để chư vị đồng tu thể nhận: 

* Này thiện nam tử! Bậc Bồ Tát phát lòng Vô Thượng Bồ Đề là: khởi lòng 

đại bi cứu độ tất cả chúng sanh. Khởi lòng cúng dường chư Phật, cứu cánh 

thừa  sự.  Khởi  lòng  khắp  cầu  chánh  pháp,  tất  cả  không  sẻn  tiếc.  Khởi  lòng 

thú  hướng  rộng  lớn,  cầu  Nhứt  Thiết  Trí.  Khởi  lòng  đại  từ  vô  lượng,  khắp 

nhiếp  tất  cả  chúng  sanh.  Khởi  lòng  không  bỏ  rơi  các  loài  hữu  tình  mặc  áo 

giáp kiên thệ để cầu Bát Nhã Ba La Mật. Khởi lòng không siễm dối, vì cầu 

được trí như thật. Khởi lòng thật hành y như lời nói, để tu đạo Bồ Tát. Khởi 

lòng không dối với chư Phật, vì gìn giữ thệ nguyện lớn của tất cả Như Lai. 

Khởi  lòng  nguyện  cầu  Nhứt  Thiết  Trí,  cùng  tận  kiếp  vị  lai  giáo  hóa  chúng 

sanh không dừng nghỉ. Bồ Tát dùng những công đức Bồ Đề tâm nhiều như 

số bụi nhỏ của cõi Phật như thế, nên được sanh vào nhà Như Lai. 

*  Này  thiện  nam  tử!  Như  người  học  bắn,  trước  phải  tập  thế  đứng,  sau  mới 

học đến cách bắn. Cũng thế, Bồ Tát muốn học đạo Nhứt Thiết Trí của Như 

Lai, trước phải an trụ nơi Bồ Đề tâm, rồi sau  mới tu hành tất cả Phật pháp. 

Thiện nam tử! Ví như vương tử tuy hãy còn thơ ấu, song tất cả đại thần đều 

phải kính lễ. Cũng thế, Bồ Tát tuy mới phát Bồ Đề tâm tu Bồ Tát hạnh, song 

tất cả bậc kỳ cựu  hàng Nhị Thừa  đều phải kính  trọng  nể  vì. Thiện  nam tử! 

Như thái tử tuy đối với quần thần chưa được tự tại, song đã đủ tướng trạng 

của  vua,  các  bầy  tôi  không  thể  sánh  bằng,  bởi  nhờ  chỗ  xuất  sanh  tôn  quý. 

Cũng thế Bồ Tát tuy đối với tất cả nghiệp phiền não chưa được tự tại, song 

đã đầy đủ tướng trạng Bồ Đề, hàng Nhị Thừa không thể sánh bằng, bởi nhờ 

chủng tánh đứng vào bậc nhứt. Thiện nam tử! Như người máy bằng gỗ, nếu 

không có mấu chốt thì các thân phần rời rạc chẳng thể hoạt động. Cũng thế, 

Bồ Tát nếu thiếu Bồ Đề tâm, thì các hạnh đều phân tán, không thể thành tựu 

tất cả Phật pháp. Thiện nam tử! Như chất kim cương tất cả vật không thể phá 

hoại, trái  lại có thể phá hoại tất cả  vật, song thể tánh của nó vẫn không tổn 

giảm.  Bồ  Đề  tâm  của  Bồ  Tát cũng  thế,  khắp  ba  đời  trong  vô  số  kiếp,  giáo 

hóa  chúng  sanh,  tu  các  khổ  hạnh,  việc  hàng  Nhị  Thừa  không  thể  làm  đều 

làm được, song kết cuộc vẫn chẳng chán mỏi giảm hư... 

* Phổ Hiền Bồ Tát bảo: - Thiện nam tử! Bồ Tát vì điều phục giáo hóa tất cả 

chúng  sanh  nên  phát  Bồ  Đề  tâm.  Vì  trừ  diệt  khổ  tụ  cho  tất  cả  chúng  sanh, 

nên  phát  Bồ  Đề  tâm.  Vì  đem  cho  tất  cả  chúng  sanh  sự  an  vui  đầy  đủ,  nên 

phát Bồ Đề tâm. Vì dứt trừ sự ngu tối cho tất cả chúng sanh, nên phát Bồ Đề 

tâm. Vì đem lại Phật trí cho tất cả chúng sanh, nên phát Bồ Đề tâm. Vì cung 

kính cúng dường tất cả chư Phật, nên phát Bồ Đề tâm. Vì tùy thuận lời dạy 

Như  Lai  khiến  chư  Phật  hoan  hỷ,  nên  phát  Bồ  Đề  tâm.  Vì  muốn  thấy  sắc 

thân tướng hảo của tất cả chư Phật, nên phát Bồ Đề tâm. Vì muốn vào trí huệ 

rộng  lớn  của  tất  cả  chư  Phật,  nên  phát  Bồ  Đề  tâm.  Vì  muốn  hiển  hiện  các 

đức: lực, vô úy của chư Phật, nên phát Bồ Đề tâm. 

*  Như thế,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  đức  Thế  Tôn  và  chư  Bồ  Tát đã  thuyết 

minh rộng  rãi  về  công  đức  của  Bồ  Đề  tâm,  trên  đây  chỉ  lược  trích  một  vài 

yếu  điểm.  Kinh  văn  cũng  có  nói:  "Cửa  yếu  vào  đạo,  trước  phải  phát  tâm. 

Việc yếu tu hành, trước nên lập nguyện." 

Nếu không phát tâm rộng lớn, không lập nguyện bền chắc, thì dù trải qua vô 

lượng  kiếp,  vẫn  y  nhiên ở trong  nẻo  luân  hồi; dù có tu  hành cũng khó tinh 

tấn và chỉ luống công khổ nhọc. Do đó nên biết:  muốn học Phật đạo, quyết 

phải phát Bồ Đề tâm không thể trì huởn. Bởi thế khi xưa Tỉnh Am đại sư đã 

soạn  ra  Phát  Bồ  Đề  Tâm  Văn  để  khuyến  khích  tứ  chúng.  Trong  ấy,  Ngài 

theo  các  tâm  nguyện  mà  trình  bày  sự  phát  tâm  thành  tám  cách:  tà,  chánh, 

chân, ngụy, đại, tiểu, thiên, viên. Xin tóm đại lược như sau: 

1. Có những người tu không tham cứu tự tâm, chỉ biết theo bên ngoài, hoặc 

cầu danh lợi, đắm cảnh vui hiện tại, hay mong quả phước tương lai mà phát 

lòng Bồ Đề. Phát tâm như thế gọi là Tà. 

2. Như chẳng cầu danh lợi, không tham cảnh vui cùng mong quả phước, chỉ 

vì thoát vòng sanh tử, lợi mình lợi sanh mà cầu đạo Bồ Đề. Phát tâm như thế 

gọi là Chánh. 

3. Mỗi niệm trên vì cầu Phật đạo, dưới vì độ chúng sanh, nhìn đường Bồ Đề 

dài xa mà không khiếp, thấy loài hữu tình khó độ nhưng chẳng sờn. Tâm bền 

vững như lên núi quyết đến đảnh, như leo tháp quyết đến chót. Phát tâm như 

thế gọi là Chân (thật). 

4.  Có  tội  lỗi  không  sám  hối  chừa  cải,  ngoài  dường  trong  sạch,  trong  thật 

nhớp nhơ, trước tinh tấn sau biếng lười. Dù có tâm tốt nhưng còn xen lẫn lợi 

danh, có pháp lành song bị tội lỗi làm ô nhiễm. Phát tâm mà còn những điều 

này, gọi là Ngụy (dối). 

5. Cõi chúng sanh hết, nguyện mới hết; đạo Bồ Đề thành, nguyện mới thành. 

Phát tâm như thế gọi là Đại. 

6. Xem tam giới như tù ngục, sanh tử như oan gia; chỉ mong mình mau giải 

thoát, chẳng muốn độ người. Phát tâm theo quan niệm này, gọi là Tiểu. 

7.  Thấy  chúng  sanh  và  Phật  đạo  ở  ngoài  tự  tánh,  rồi  nguyện  độ  nguyện 

thành, đường công hạnh chẳng quên, sự thấy hiểu không dứt. Phát tâm như 

thế gọi là Thiên (lệch). 

8. Biết chúng sanh và Phật đạo đều là tự tánh, nên nguyện độ nguyện thành, 

tu  công  đức  không  thấy  mình  có  tu,  độ  chúng  sanh  không  thấy  có  chúng 

sanh được độ. Phát tâm như thế gọi là Viên (tròn). 

Trong tám cách như trên, Tà, Ngụy, Thiên, Tiểu nên bỏ, Chân, Chánh, Viên, 

Đại, nên theo. Được như thế mới gọi là phát Bồ Đề tâm đúng cách. 

Trong  văn,  Tĩnh  Am  đại  sư  lại  khuyên  đại  chúng  nên  nghĩ  đến  mười  nhân 

duyên  để phát tâm. Mười duyên ấy  là:  vì  nghĩ đến ơn Phật,  vì công ơn cha 

mẹ, vì nhớ ơn sư trưởng, vì tưởng ơn tín thí, vì biết ơn chúng sanh, vì lo khổ 

sanh tử, tôn trọng tánh linh, vì sám trừ nghiệp chướng, vì hộ trì chánh pháp, 

vì cầu sanh Tịnh Độ. Nơi điều cầu Tịnh Độ, Ngài dẫn một lời Kinh A Di Đà 

và  bảo:  "Kinh  Văn  nói:  Không  thể  dùng  chút  ít  căn  lành  phước  đức  nhân 

duyên được sanh về nước kia. Thế thì biết, phải có nhiều căn lành phước đức 

mới được vãng sanh Cực Lạc. Nhưng nhiều căn lành không chi hơn phát Bồ 

Đề tâm, nhiều phước đức không chi hơn trì danh hiệu. Nhiếp tâm niệm Phật 

giây  phút  hơn  bố  thí  nhiều  năm,  chân  thật  phát  lòng  Bồ  Đề  hơn  tu  hành 

nhiều kiếp. Giữ chắc hai nhân duyên này, quyết định được sanh Cực Lạc." 

Qua những lời dạy của Phật, Bồ Tát, Tổ Sư ở trên, ta thấy phát Bồ Đề tâm là 

điều rất quan yếu trên đường hành đạo. 

---o0o--- 

Mục C. Ba Sự Kiện Thiết Yếu Đối Với Bồ Đề Tâm 

Tiết 12 - Đường Sanh Tử Nhiều Nguy Hiểm 

* Đường  vào vườn  giác  ngộ có  nhiều cửa, hành  giả trước tiên phải  lấy tâm 

đại Bồ Đề làm khởi điểm chánh chân, rồi tùy căn cơ sở thích, muốn tu theo 

pháp  môn  nào cũng tốt.  Trên đường tu,  nếu  luận  về  "căn cơ" thì  môn Tịnh 

Độ bao  gồm cả  ba căn thượng,  trung,  hạ;  chẳng  những  hạng phàm thường, 

mà  các  bậc  Bồ  Tát  như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ  đều 

nguyện vãng sanh. Nếu luận về "thời tiết" thì thời mạt pháp này chúng sanh 

phần nhiều tâm tạp chướng nặng, môn Tịnh Độ dễ thật hành, lại có thể trong 

một  đời  được  vãng  sanh  giải  thoát.  Nhưng,  nếu  luận  về  sở  thích,  thì  riêng 

môn  Tịnh  Độ không thể thỏa  mãn được  hết  mọi  người,  vì thế đức Như Lai 

mới  nói  nhiều  pháp  môn.  Đại  khái  như  những  vị  có  tâm  hùng  tráng,  ưa  sự 

giản dị trực thiệp trong sáng, thì thích về Thiền Tông. Những vị ưa sự thần 

thông  linh  ứng kỳ bí, thích tu  về Mật Tông. Những  vị ưa  lý  luận, cần phân 

tích cho xác thật rành rẽ mới chịu tin tưởng làm theo, thích tu về Duy Thức 

Tông... Trong mỗi tông lại có nhiều chi tiết khác biệt, mà mỗi người hành trì 

không giống nhau. 

Tuy nhiên, trong đời mạt pháp, hành giả đã phát đại Bồ Đề tâm thề độ mình 

độ sanh,  mà  muốn bảo đảm cho tâm ấy thành tựu không bị thối thất;  dù tu 

các môn khác, cũng nên kiêm hành Tịnh Độ để cầu vãng sanh. Tại sao thế? 

Trong đây có ba sự kiện thiết yếu, xin tuần tự kể phần đại lược: 

* Trong nẻo sống chết luân hồi, có nhiều hiểm nguy chướng nạn cho đường 

tu. Muốn thoát cảnh  hiểm  luân  hồi để bảo đảm tâm  Bồ Đề không thối  thất, 

phải cầu sanh Tịnh Độ. Đây là sự kiện thiết yếu trước tiên, mà hành giả cần 

lưu ý. 

* Tiên đức hằng răn nhắc: "Nếu tu mà không chuyên cầu giải thoát, thì sự tu 

nơi  kiếp  này  là  mối  thù  trong  kiếp  thứ  ba."  Sở  dĩ  có  việc  ấy,  bởi  kiếp  thứ 

nhứt  lo  kham  khổ  tu  hành,  nên  chuyển  sanh  qua  kiếp  thứ  nhì  được  hưởng 

quả  báo  thông  minh  giàu  sang  quyền  thế.  Trong  kiếp  thứ  hai  này,  do  giàu 

sang nên dễ mê theo cảnh quyền quý, vợ đẹp con xinh, cùng các thú vui vật 

chất  nơi  cõi  trần.  Đã  nếm  mùi  dục  lạc  tất  dễ  sanh  đắm  nhiễm,  càng  đắm 

nhiễm càng đi đến chỗ sa đọa tối tăm, dám làm nhiều điều ác để củng cố lợi 

quyền và thỏa lòng tham vọng. Kiếp thứ nhì đã gieo nhân như thế, kiếp thứ 

ba làm sao khỏi bị đọa lạc tam đồ? 

Có kẻ gạn: "Kiếp trước đã có công tu gieo nhân tốt, không lẽ sang kiếp thứ 

nhì  trí  huệ  căn  lành  đều  mất,  để  đến  nỗi  phải  bị  đọa  hay  sao?"  -  Xin  đáp: 

"Căn  lành  tuy  có,  nhưng  nghiệp  ác  từ  vô  lượng  kiếp  chưa  phải  đã  tiêu  trừ. 

Mà trong cảnh trần, việc lành rất khó làm như leo lên cây cao, điều ác rất dễ 

phạm  như tuộc  xuống  dốc  lở. Người  xưa đã chẳng bảo:  Trọn đời  làm  lành, 

lành  còn  chẳng  đủ;  một  ngày  làm  ác,  ác  tự có  dư đó  ư?  Như  những  người 

giàu  sang  quyền  thế  mà  chúng  ta  hiện  thấy,  kiếp  trước  họ  đều  có  ít  nhiều 

công đức bố thí tu phước làm lành, nhưng kẻ hướng về nẻo thiện không bao 

nhiêu,  người  say  đắm  danh  lợi  vinh  hoa  lại  chiếm  phần  đa  số.  Thử  hỏi  có 

mấy  vị  đỗ  cao  quyền  quí  chịu  xuất  gia,  sống  một  cuộc  đời  khắc  khổ  đạm 

bạc, hướng về mục đích giải thoát thanh cao? Ngay như người xuất gia, khi 

chưa có địa vị còn kham nhẫn tu hành, lúc đã được quyền danh, nhiều kẻ lễ 

bái tôn trọng cúng dường, lại dễ bị cảnh phù trần ràng buộc. Hiện tại ta thấy 

có  biết  bao  hàng  tăng  ni  thiện  tín,  trước  còn  tinh  tấn  hành  trì,  sau  lần  lần 

biếng trễ bỏ tu hoặc hoàn tục thối đạo, nói chi đến kiếp sau?" 

*  —  cõi  người  còn  như  thế,  nếu  sanh  lên  cõi  trời  cảnh  vui  ngũ  dục  quá 

nhiệm mầu, lại còn khó tu hơn nữa! Đó là nói những vị có phước, còn những 

người ít phước sống một cuộc đời nghèo khổ quá cũng khó tu. Hoặc tuy vào 

hạng  trung  lưu,  nhưng  giữa  đời  này  tà  đạo  dẫy  đầy;  trong  chánh  pháp  bậc 

thiện hữu tri thức khó gặp, nẻo đường giải thoát không phải dễ tìm! Đến như 

chúng sanh trong ba ác đạo là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, thì việc tu niệm 

thật  là  khó  đến  muôn  phần,  vì  các  loài  ấy  ngu  tối,  thân  tâm  hằng  ở  trong 

cảnh khổ. 

Kiếp  luân  hồi  có  nhiều  hiểm  nạn  như thế,  nếu  không  cầu  sanh  Tịnh  Độ  để 

thoát ly, tất khó bảo đảm tâm Bồ Đề không bị thối thất. 

---o0o--- 

Tiết 13 - Cần Giải Thoát Ngay Trong Hiện Kiếp 

*  Trong  thời  mạt  pháp,  nếu  chỉ  tu  môn  khác  không  kiêm  cầu  Tịnh  Độ,  tất 

khó giải thoát ngay trong một đời. Nếu đời này không được giải thoát bị mê 

trong nẻo luân hồi, thì tất cả tâm nguyện sẽ thành hư tưởng. Đây là sự kiện 

thiết yếu thứ hai, mà hành giả cần lưu ý. 

Các  hành  giả  tu  theo  những  pháp  môn  khác,  duy  trọng  về  tự  lực,  lập  tâm 

trường cữu, quan niệm mỗi đời cứ tiến tu, dù đời này không được giải thoát, 

trong những kiếp sau cũng sẽ thành đạo. Nhưng có một điều cần để ý, là liệu 

đời  sau  sẽ  được  bảo  đảm  chắc  chắn  cho  ta  tiếp  tục  tu  nữa  chăng?  Bởi  khi 

chưa là bậc đắc đạo, lúc chuyển sanh tất phải  hôn  mê, dễ quên tâm  nguyện 

tu  hành  kiếp  trước.  Nơi  cảnh  trần  duyên  tiến  đạo  thì  ít,  duyên  thối  đạo  lại 

nhiều. Biết bao vị xuất gia lúc chuyển sanh không thể tiến tu, như các sự tích 

đã lược trần trong chương thứ nhứt. 

Kinh nói: "Bồ Tát còn mê khi cách ấm, Thanh Văn còn muội lúc ra thai." 

"Cách ấm" là trải cách từ ấm thân này sang ấm thân khác. Như thân hiện tại 

là tiền ấm, chuyển sanh thân kiếp sau gọi là hậu ấm; trải qua sự xen cách từ 

thân  trước  đến  thân  sau  như thế,  bậc  Bồ  Tát chưa  đắc  đạo  phải  bị  hôn  mê. 

Trong kinh, có  nơi khác lại  nói:  "Hạng phàm thường khi  nhập thai, trụ thai 

và xuất thai đều hôn mê. Bậc Chuyển Luân Thánh Vương do phước báo, lúc 

nhập thai thì biết, khi trụ thai, xuất thai phải bị hôn mê. Hàng Thanh Văn lúc 

nhập thai, trụ thai đều có thể tỉnh biết, song khi xuất thai lại hôn mê. Duy có 

bậc Bồ Tát chứng Vô Sanh Nhẫn, lúc nhập thai, trụ thai và xuất thai đều tỉnh 

giác." Đôi khi hạng phàm phu do nghiệp duyên đặc biệt cũng nhớ được kiếp 

trước, nhưng đây chỉ là trường hợp ít có trong muôn một. Hoặc đó là Bồ Tát 

thị hiện để cho chúng sanh biết có luân hồi, ngoài ra tất cả khi chuyển sanh 

đều  bị  mê  muội.  Khi  đã  hôn  mê,  thì  bao  nhiêu  sự  hiểu  biết  về  đạo  lý  và 

những  tâm  nguyện  nơi  kiếp  trước,  đều  vì  vô  minh  che  lấp  khiến  cho  lãng 

quên. 

Duyệt  qua  chỗ  kiến  văn,  bút  giả  từng  nghe  có  vị  thuật  lại,  lúc  trẻ  tuổi  mỗi 

khi nằm mơ thấy  mình bay tự do cao vút đi khắp mọi nơi; tuổi càng lớn lại 

thấy bay thấp  lần  lần, sau không còn bay  được nữa. Trong quyển Phật  Học 

Chỉ  Nam,  có  kể  chuyện  ông  Viên  Thủ  Đồng,  người  ở  đất  Trường  Sơn  bên 

Trung Hoa, lúc bốn năm tuổi, trong đêm tối thấy rõ rệt các vật như ban ngày. 

Mấy năm kế, sự thấy mờ giảm lần. Từ mười tuổi trở lên, ông không còn thấy 

nữa,  chỉ  đôi  khi  nữa  đêm  thức  dậy  ngẫu  nhiên  thấy  rõ được  trong  giây  lát. 

Khoảng  mười bảy tuổi  về sau,  hai ba  năm  mới thấy  một  lần,  nhưng chỉ  lóe 

sáng  lên  rồi  liền  tắt  mất.  Những  vị  này  kiếp  trước  đều  có  tu  nhưng  khi 

chuyển thế bị  mê đi, kế đó trần  nhiễm càng sâu, thần  minh càng tiêu  giảm. 

Có những vị như vị Thiên Đại Hạt Tử ở Nhựt Bản, Ngụy Tịch Phủ ở Trung 

Hoa,  ngồi  một  nơi  thấy  rõ  những  vật  xung  quanh  cách  xa  đến  mấy  mươi 

dặm. Có nhiều người thấy được vật dưới đất, sự việc cách tường vách, hoặc 

đồ  để  trong  túi  của  quần  chúng,  mà  thế  gian  gọi  là  thiên  nhãn,  nhưng  họ 

không chịu tu. Bởi thế lần lần sự thấy suy giảm, kết cuộc cũng như thường 

nhơn. Lại có những vị xem sách một lần rồi gấp lại đọc thuộc lòng không sai 

một  chữ,  hoặc  văn  tài  mau  lẹ  xuống  bút  thành  phú,  mở  miệng  thành  thi, 

nhưng không chịu tu hành, đôi khi trở lại bài bác đạo Phật. Cổ đức bình luận 

những  người sau  này, kiếp trước tu  Thiền  định đến trình độ khá cao, đã có 

chỗ  sở  đắc.  Nhưng  bởi  những  vị  hành  trì  theo  tông  môn  chỉ  nhận  ngay  tự 

tâm, phá trừ Phật kiến, Pháp kiến, nghĩa là để tâm rỗng không chẳng thấy có 

Phật và Pháp; nên khi chưa chứng đạo phải chuyển sanh trở lại, duy bằng cứ 

vào sự thông minh của mình, không ưa thích đạo Phật. Các bậc xưa còn như 

thế, người tu hiện tại sở đắc phỏng có là bao? 

* Như lời Phật huyền ký: "Đời mạt pháp người tu thì nhiều nhưng khó có ai 

đắc đạo." Mà khi chưa chứng đạo, nếu còn nghiệp lực nhỏ như sợi tơ cũng bị 

luân  hồi. Dù có  một  vài  vị  ngộ đạo,  nhưng  ngộ chưa  phải  là chứng, chỉ do 

sức định chế phục  nghiệp thức khiến cho  lắng động  lại,  nên tạm được khai 

tâm,  lúc  chuyển  sanh  vẫn  còn  bị  hôn  mê  không  được  tự tại.  Đến  kiếp  sau, 

duyên tiến đạo thì  ít cảnh  thối đạo  lại  nhiều,  nguyện  giải thoát đã thấy khó 

bảo toàn chắc chắn. Về sự ngộ đạo còn bị thối thất, cổ đức đã có ba điều thí 

dụ: 

Điều  thứ  nhất:  như  dùng  tảng  đá  đè  lên  cỏ  dại,  cỏ  tuy  không  mọc  được 

nhưng củ nó chưa hư thúi, nếu gặp duyên khác tảng đá bị lật lên, cỏ vẫn mọc 

lại như cũ. 

Điều  thứ  hai:  như  lóng  nước  trong  chum,  bùn  tuy  lắng  xuống  nằm  yên  tận 

đáy, nhưng khi chưa gạn lọc ra được, gặp duyên khuấy động, bùn lại nổi lên. 

Điều thứ ba: như đồ gốm tuy nắn thành hình, nhưng chưa trải qua một phen 

nung  lại  cho  chắc,  gặp  mưa  xuống  tất  phải  bị  tan  rã.  Trạng  huống  ngộ  đạo 

khi chuyển sanh dễ bị thối thất, cũng lại như thế. 

Đời mạt pháp, người tu có mấy ai ngộ đạo? Ngộ đạo không phải là dễ. Như 

thuở  xưa, Hương  Lâm thiền sư dụng tử công phu trong bốn  mươi  năm  mới 

dung luyện thành một khối. Ngài Trường Khánh Nhàn ngồi rách mười mấy 

chiếc  bồ  đoàn  mới  được  thấy  tánh  bản  lai.  Người  đời  nay,  trừ  một  vài  vị 

Thánh nhơn ứng thân thị hiện để làm mô phạm cho quần chúng, ngoài ra các 

vị khác tu thiền, chỉ tạm được thân tâm an tỉnh hoặc thấy thiện cảnh giới là 

cùng!  Dù  đã  ngộ  đạo,  khi  chuyển  sanh  vẫn  còn  có  thể  bị  chướng  nạn  như 

những điều đã kể trên. Đường sanh tử có  nhiều  nguy  hiểm đáng e  ngại  với 

kẻ chưa đắc đạo là thế. Cho nên nếu bảo không sợ sanh tử, đó là chỉ lối suy 

tư của người thiển cận mà thôi. 

Hơn  nữa,  hiện  tại  chánh  pháp  đã  lần  lần  ẩn  diệt,  trên  thế  giới,  nơi  nào  ảnh 

hưởng duy vật tràn đến là đạo Phật không còn. Đã có nhiều nơi chùa chiền 

bị  hủy  phá,  kinh  sách  bị  thiêu  đốt,  tăng  ni  phải  hoàn  tục,  hàng  thiện  tín 

không được tu. Dù cho ngày kia có được phục hồi, cũng phải bị biến thể và 

tiêu  hao  một  phần  lớn.  Mong  chuyển  sanh  để  tiếp  tục  tu  hành  với  một  nền 

đạo suy tàn, thiếu bậc cao tăng dìu dắt, lấy đâu làm duyên tốt tiến đạo để giải 

thoát trong tương lai? Cho nên muốn bảo đảm tâm Bồ Đề không bị thối thất, 

phải tu Tịnh Độ. Dù tu các môn khác cũng nên kiêm niệm Phật phát nguyện 

vãng sanh về Cực Lạc. 

Đây  là  lời  khuyến  tấn  chung  của  các  bậc  tiên  đức,  như các  ngài:  Liên  Trì, 

Ngẫu Ích, Kiên Mật, „n Quang. 

---o0o--- 

Tiết 14 - Làm Thế Nào Để Thành Mãn Bồ Đề Tâm 

*  Đã  phát  Bồ  Đề  tâm,  suy  tư  kỹ  đối  với  căn  cảnh  thời  nay,  phải  dùng 

phương tiện nào cho tâm ấy được thành tựu viên mãn? - Muốn cho sự tự lợi 

lợi tha của nguyện Bồ Đề được toàn vẹn, không chi hơn cầu sanh Tịnh Độ. 

Đây là sự kiện thiết yếu thứ ba mà hành giả cần lưu ý. 

Một vị cao đức thời xưa, sau khi phát đại nguyện tu hành, đã thốt ra câu: 

Thế gian, xuất thế suy cùng khắp. 

Chẳng niệm Di Đà lại niệm ai? 

(Thế gian, xuất thế tư duy biến. 

Bất niệm A Di cánh niệm thùy?). 

Quả thật, khi xem qua lời này, rồi suy lường so sánh từ pháp môn đến căn cơ 

và hoàn cảnh thời nay, có lẽ tu Tịnh Độ là đường an ổn vẹn toàn nhất. 

Có người hỏi: - Đã phát tâm độ sanh, thì nên trụ ở thế giới Ta Bà, vì nơi đấy 

có nhiều chúng sanh khổ cần phải tế độ, tại sao lại cầu sanh về Tây Phương? 

- Xin thử hỏi lại: Độ sanh cần có điều kiện chi để thực hiện? Phải chăng là 

cần có: phước đức, trí huệ, biện tài, thần thông, tướng hảo? (Mà trong những 

phương diện ấy, chúng ta đã có một phần nào chưa?) Chỉ riêng về điểm phá 

phiền  hoặc  để  phát  sanh  trí  huệ  cho  khỏi  bị  trần  cảnh  làm  mê,  còn  là  điều 

không  phải  dễ!  Cổ  đức  đã  bảo:  "Đoạn  kiến  hoặc  khó  như  ngăn  dòng  nước 

bốn  mươi  dặm!"  Như  thế,  nói  chi  đến  đoạn  tư  hoặc,  trần  sa  hoặc  và  vô 

minh?  Kiến  hoặc, nói đơn  giản,  là những  phiền  não thấy chấp  về phần thô; 

tư hoặc là phiền não về phần tế. Từ vô lượng kiếp đến nay, chúng ta đã huân 

tập vào tâm thức những ô nhiễm tham sân si, và không biết bao nhiêu là sự 

thấy  hiểu  sai  biệt,  liệu  trong  một  thời  gian  ngắn  của  đời  này,  ta  có  thể  tiêu 

diệt  hết  nó  được  chăng?  Người  tu  hiện  nay,  phần  nhiều  phước  mỏng  huệ 

cạn,  chỉ  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  niệm  còn  không  dễ  thuần  thục,  đề  cập  chi 

đến  sự  tự  tại  độ  sanh  là  việc  xa  vời?  Cho  nên  điều  cần  thiết  trước  mắt,  là 

chúng  ta  nên  cầu  sanh  Tây  Phương,  trước  tế  độ  mình  cho  khỏi  bị  đọa  luân 

hồi,  nương  thắng  duyên  ở  cảnh  giới  ấy  mà  tinh  tấn  tu  hành.  Chờ  đến  khi 

được chứng quả, đủ trí huệ, biện tài, thần thông, tướng hảo, chừng ấy sẽ trở 

lại Ta Bà độ sanh, mới có phần tự tại. Tuy nhiên, đối với bổn phận và bi tâm 

của người tu, không phải bác bỏ hẳn sự độ sanh trong hiện đời. Nhưng sự lợi 

người nơi hiện tại của chúng ta, thật ra chỉ ở trong cảnh tùy sức tùy duyên, 

như  người  rớt  xuống  dòng  mê,  vừa  tự  lội  vào  bờ,  vừa  kêu  gọi  khuyên  kẻ 

khác lội theo mà thôi. 

* Luận rộng thêm, dù chứng đến quả Vô Sanh, tuy muốn tu cho sáu độ được 

hoàn  mãn  cần  phải  ở  nơi  cõi  ác  trược  nhưng  thật  ra  cũng  không  thể  xa  lìa 

Tịnh  Độ. Tại sao thế? - Như trong  kinh  nói, bậc  Sơ Địa Bồ  Tát còn  không 

thể biết chỗ dở chân lên để chân xuống của hàng Nhị Địa, huống chi là biết 

được cảnh  giới của Như Lai? Vì  lẽ ấy,  nên trong  hải  hội  Hoa  Nghiêm, sau 

khi  giảng  thuyết  mười  đại  nguyện  vương,  đức  Phổ  Hiền  liền  dùng  lời  kệ 

khuyến tấn chư Bồ Tát khắp trong năm mươi mốt ngôi vị là: Thập Tín, Thập 

Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa và Đẳng Giác cầu sanh về Cực 

Lạc. Bởi nơi Tịnh Độ Phật thường hiện thân, muốn vào cảnh giới thâm mật 

của  Như  Lai,  Bồ  Tát phải  năng  gần  gũi  Phật. Cho  nên  những bậc đăng địa 

Bồ  Tát  đều  phải  một  mặt  phân  thân  ở  các  Uế  Độ  lập  bồi  công  hạnh,  mặt 

khác  lại  hiện  thân  nơi  các  Tịnh  Độ  gần  gũi  học  hỏi  chư  Phật  để  cầu  bước 

tiến tu. Sự vãng sanh Tịnh Độ rất cần cho từ hạnh bát địa phàm phu đến bậc 

Đẳng Giác Bồ Tát là như thế. 

Cứ như ba sự kiện trên, nẻo luân hồi có nhiều chướng nạn, nếu chưa chứng 

quả Vô Sanh, khi chuyển thế dễ bị hôn mê sa đọa. Cho nên  muốn bảo đảm 

tâm đại Bồ Đề không bị thối thất và để thành mãn nguyện này, chẳng những 

hàng phàm phu như chúng ta, vì gấp giải quyết vấn đề sanh tử luân hồi trước 

mắt,  cần  phải  cầu  vãng  sanh.  Mà  đến  hàng  siêu  địa  Bồ  Tát,  nếu  muốn  vào 

cảnh giới thâm mật của Như Lai cùng hoàn mãn đại nguyện ấy, cũng không 

thể xa lìa Tịnh Độ. 

-ooOoo- 

---o0o--- 

Chương III Đệ Tam Yếu - Niệm Phật Phải Dứt Trừ Lòng Nghi 

Khải Đề: 

Niềm tin là bước đạo sơ nguyên, 

Mà nỗi trần ai lắm sự duyên! 

Thoạt tưởng sen lành say cõi Tịnh 

Lại nghe mai đẹp mến non Thiền. 

Bồ Đề gieo khéo nguyền viên giác 

Không hữu còn thương chấp nhị biên 

Tín đức ví bền như hạnh nguyện 

Mưa hoa đồng dạo cảnh Tây Thiên. 

---o0o--- 

Mục A. Lòng Tin, Cửa Vào Tịnh Độ 

Tiết 15 - Sự Trọng Yếu Của Lòng Tin 

Chúng sanh  nơi thế  giới Ta  Bà  này,  nhân  vì ở  vào đời ác  năm trược, phiền 

não nặng nhiều, hoàn cảnh bên ngoài ác liệt, sự tu hành không dễ gì tiến bộ. 

Lại  mỗi khi chuyển sanh thường bị  lạc  mê, nên sự chứng đạt  rất khó. Tiên 

đức hằng than: "Số xuất gia nhiều như lông trâu, nhưng người đắc đạo như 

sừng thỏ." (Xuất  gia  như  ngưu  mao, đắc  đạo  như thố  giác).  Lời  này có thể 

hình  dung  cho  điều  vừa  nói  trên.  Đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  bậc  đã 

kinh nghiệm qua con đường thành Phật, biết rõ lối nào dễ bước, nẻo nào khó 

đi.  Vì  thế  Ngài  mới  vận  lòng  bi  trí,  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  Niệm  Phật. 

Người tu môn này tuy chưa dứt phiền não, mà có thể đới nghiệp vãng sanh. 

Khi  về đến  Tây Phương rồi,  nhờ  nhiều thắng duyên của cảnh ấy, sự tiến tu 

chứng đạo rất dễ dàng như cầm lấy món đồ trước mắt. 

Đức Thế Tôn đã có lòng đại bi như thế, lẽ ra mọi người đều được đắc độ với 

pháp môn này, nhưng kẻ vãng sanh lại có phần ít là tại sao? Đó là bởi chúng 

sanh trí kém nghiệp nặng, hoặc nghi lời Phật nói không chịu tu, hoặc tuy tu 

mà  lòng tín  nguyện không chí thiết,  hoặc tuy  niệm Phật  mà chỗ dụng công 

không  đúng  với  lời  Phật  dạy.  Vì  thế  tuy  có  tu  hành  vẫn  không  đem  đến 

thành quả. Đó là lỗi ở người, chớ không phải ở pháp. 

* Kinh Hoa Nghiêm nói: "Lòng tin là bước đầu vào đạo, là mẹ của của tất cả 

công đức. Lòng  tin  hay nuôi  lớn các căn lành.  Lòng tin  hay tựu quả Bồ Đề 

của Phật." Thế nên đối với người tu, đức tin có tính cách rất trọng yếu. Nếu 

mất đức tin, chẳng  những  nền tảng tiến  đạo phải  bị sụp đổ,  mà tất cả công 

hạnh  giải thoát cũng  không  thành. Đức tin này không  phải  mê  tín, chính  là 

lòng tin nương theo trí huệ, là sự đặt trọn vẹn niềm tin vào lời của Phật, Bồ 

Tát và chư vị  Tổ Sư đã dạy trong kinh điển. Tạo sao đã nương theo trí  huệ 

lại còn phải đặt trọn vẹn niềm tin vào lời dạy của những bậc ấy? - Bởi môn 

Tịnh  Độ  thuộc  pháp  Đại  Thừa,  đã  là  đại  pháp  tất  nói  nhiều  cảnh  giới  siêu 

việt  khác  thường,  nên  có  những  điều  mà  trí  huệ  phàm  phu  không  thể  suy 

lường nổi. Khi xưa trên hội Linh Sơn, đức Thế Tôn nói Kinh Pháp Hoa, có 

năm ngàn bậc Đại Đức Thanh Văn, đã chứng từ sơ quả Tu Đà Hoàn đến đệ 

tứ quả A La Hán, không tin tưởng lui ra khỏi Pháp tịch. Đối với cảnh chính 

đức Phật còn tại thế thân nói pháp, với các vị Thanh Văn thánh giả trí huệ đã 

siêu thường,  mà còn có sự không tin, thì ta thấy pháp Đại Thừa chẳng phải 

dễ tin hiểu. Cho nên trong kinh Đại Thừa, có nhiều chỗ đức Phật bảo đừng 

nói cho kẻ nhiều kiến chấp, thiếu lòng tin nghe, vì e họ sinh lòng khinh báng 

mà  mang  tội.  Đến  khi  Đại  Thừa  pháp  được  lan  truyền  rộng,  các  vị  cổ  đức 

khuyên  người  học  Phật  khi  nghiên  cứu  về  loại  kinh  này,  chỗ  nào  dùng  trí 

huệ hiểu được cố nhiên là tốt, chỗ nào suy gẫm không thấu triệt vẫn đặt trọn 

vẹn niềm tin nơi lời của đức Thế Tôn. Như thế mới tránh khỏi tội lỗi khinh 

báng đại pháp, và không mất phần lợi ích. 

Trong Kinh Phật Thuyết A Di Đà, đức Bổn Sư đã đôi ba phen nhắc nhở về 

lòng tin, như các đoạn: "Cho nên Xá Lợi Phất! Các ông phải nên tin nhận lời 

ta và lời nói của chư Phật!... Xá Lợi Phất! Như ta hôm nay khen ngợi công 

đức không thể nghĩ bàn của chư Phật. Các đức Phật kia cũng khen ngợi công 

đức không thể  nghĩ bàn của ta,  mà nói  lời như sau:  'Phật Thích Ca Mâu Ni 

hay  làm  được  việc  rất  khó  khăn  ít  có!  Ngài  đã  có  thể  ở  trong  đời  ác  năm 

trược  là:  kiếp  trược,  kiến  trược,  phiền  não  trược,  chúng  sanh  trược,  mạng 

trược của quốc độ Ta Bà, chứng quả A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vì 

các chúng sanh nói ra pháp môn mà tất cả thế gian đều khó tin ấy.' - Xá Lợi 

Phất! Nên biết ta ở trong đời ác năm trược làm việc khó khăn sau đây, là đắc 

quả A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vì tất cả thế gian nói ra pháp khó 

tin này, thật là điều rất khó!" 

Đức Thế Tôn trí huệ nhiệm mầu, mà đã nói những lời ấy, thì biết pháp Tịnh 

Độ thật khó tin,  và  lòng tin  là điều rất quan  hệ!  Nhiều  vị cổ đức cũng bảo: 

"Pháp  môn  Tịnh Độ rất khó thâm tín, duy hạng phàm phu đã  gieo căn  lành 

niệm  Phật  và  bậc  Đăng  Địa  Bồ  Tát  mới  tin  nhận  được  mà  thôi.  Ngoài  ra 

những  chúng  sanh  khác  cho  đến  hàng  Nhị  Thừa  hoặc  quyền  vị  Bồ  Tát đôi 

khi cũng không tin nhận pháp môn này." Khi xem những lời như trên, ban sơ 

bút giả cũng lấy làm lạ tự hỏi: "Tại sao đệ tử Phật lại không tin lời của Phật? 

Hàng  Nhị  Thừa  và  quyền  vị  Bồ  Tát trí  huệ  siêu  việt,  chỗ  tu  chứng  đã  cao, 

sao  lại  không  tin  pháp  môn  Tịnh  Độ?"  Nhưng  về  sau,  khi  thấy  trong  hàng 

xuất gia có những vị giảng giáo lý tinh thông, song lại không tin có cõi Cực 

Lạc và bài bác sự niệm Phật  vãng sanh, chừng đó  mới công  nhận lời kia  là 

đúng. Nhân đây lại tìm trong kinh, thấy nói đạo nhãn của bậc A La Hán và 

Bích  Chi  Phật  chỉ  ở  trong  phạm  vi  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  gồm  một 

ngàn triệu thái dương hệ. Mà môn Tịnh Độ thuộc về giới ngoại đại pháp, cõi 

Cực Lạc ở ngoài đại thiên thế giới, như vậy làm sao hàng cực quả Nhị Thừa 

có thể thấy biết tin  nhận được? Còn  hàng  quyền  vị  Bồ  Tát chưa chứng  vào 

cảnh giới đại phương đẳng, chưa thấy được mười phương Tịnh Độ, nên có vị 

không tin nhận lẽ dĩ nhiên. 

*  Điểm  căn  yếu  của  môn  Niệm  Phật  là:  Tín,  Nguyện,  Hạnh.  Ba  điều  này 

tương  quan  với  nhau  như  cái  đảnh  có  ba  chân,  thiếu  một  tất  phải  sụp  đổ. 

Trong đây tín lại là nền tảng, nếu thiếu nhu yếu này, thì không thể khởi sanh 

Nguyện và phát động Hạnh tu trì cho thiết thật. Riêng về điểm Tín, đại khái 

có ba điều: Trước tiên, phải tin lời đức Thế Tôn nói, nhận chắc cõi Cực Lạc 

từ nhơn vật đến cảnh giới đều có thật. Kế đó, phải tin đức A Di Đà không có 

lời  nguyện  dối,  chúng  sanh  dù  nghiệp  nặng,  nếu  niệm  đến  danh  hiệu  Ngài, 

quyết  định  sẽ  được  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Thứ  ba,  phải  tin  ta  niệm  Phật, 

nguyện về cõi Phật, quyết sẽ được thấy Phật được vãng sanh, nhân nào quả 

ấy không thể sai lạc. Ba điều này chỉ là khái yếu, nếu suy diễn ra rộng, trong 

ấy gồm có sáu phần: tin mình, tin Phật, tin nhân, tin quả, tin sự, tin lý. Điều 

thứ nhất bao gồm tin lời Phật và tin sự, lý Tịnh Độ đều có thật. Điều thứ hai 

bao gồm tin đại nguyện của Phật A Di Đà và tha lực tiếp dẫn của Ngài. Điều 

thứ ba bao  gồm tin bản tâm  mình,  nguyện lực  mình,  và  nhân cùng quả của 

công hạnh niệm Phật. Nhân chắc ba điều vừa nói, mới gọi là tin sâu. Lại tin 

sâu không phải  thuộc  lời  nói bên  ngoài  hay  ý  nghĩa  phân biệt  mà  là sự  thể 

nhận, là tâm trong sạch không còn một điểm nghi ngờ. Cho nên khi xưa ông 

Vương Trọng Hồi hỏi một vị thiện trí thức: "Làm sao quyết chắc được sanh 

về Cực  Lạc?" Vị ấy đáp:  "Chỉ tin  nhận sâu,  là chắc chắn được  vãng sanh." 

Ông ghi nhận và ngộ giải lời nói ấy, quả nhiên về sau được toại thành như ý 

nguyện. 

Sự tin sâu có ích lợi là như thế. 

---o0o--- 

Tiết 16 - Những Điều Làm Giảm Phá Niềm Tin 

Trong  giới tu  hành, có những kẻ cũng khuyên dạy  niệm Phật, song  lại giáo 

hóa  theo  cách  thức  của  ngoại  đạo.  Lại  có  những  vị  vì  chưa  thông  hiểu  hay 

nhận thức sai lạc về Tịnh Độ, nên sanh ra bài báng. Đại khái như bảo: - Tịnh 

Độ là môn hành trì của ông già bà cả, hạng căn cơ thấp kém - tu Tịnh Độ là 

ỷ lại yếu hèn, không thể tự lực giải thoát nổi, phải nhờ cậy vào tha lực - hay 

niệm Phật là pháp hủ bại chờ chết, chỉ độ tử chớ không độ sanh. Những sự 

lạm dụng và hiểu lầm trên đây, có mối hại dẫn dắt quần chúng theo đường tà 

và khiến thối chuyển cùng hủy hoại niềm tin của người niệm Phật, nên cần 

phải giải thích để làm sáng tỏ pháp môn Tịnh Độ. Xin để qua những người 

không tin nhân quả, Phật pháp, mà chỉ nhìn xét những vị có hình thức dính 

dáng với đạo Phật. 

*  Có  những  người  hình  thức  là  tăng  ni,  cũng  ở  chùa  hay  am  cốc,  nhưng 

không  học  hiểu  Phật  pháp,  chỉ  tu  luyện  theo  bàng  môn.  Họ  là  những  kẻ 

mang  chiêu  bài  Phật  Giáo  bán  tạp  hóa  ngoại  đạo.  Những  người  này  có  đồ 

chúng  của  họ,  đều  bí  mật  truyền  đạo  cho  nhau.  Nhiều  người  tuy  nói  tham 

thiền, song kỳ thật chuyên luyện điển, hoàn toàn không hiểu Thiền là gì. Đối 

với môn Tịnh Độ, họ bảo phải tưởng câu niệm Phật từ đơn điền thẳng tắt ra 

sau lưng, đi dọc lên theo xương sống rồi vòng xuống trở lại đơn điền, gọi là 

chuyển pháp  luân. Đó  là cách  luyện khai thông  hai  mạch Nhâm, Đốc,  theo 

ngoại phái, không phải của đạo Phật. Có kẻ dạy phải nín thở niệm Phật luôn 

một hơi, rồi nuốt ực nước bọt một cái, gọi là để củng cố chân nguyên. Có kẻ 

đem  sáu  chữ Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  bố  khắp  châu  thân.  Có  người  lại  giải 

thích  Kinh  A  Di  Đà  theo  ngoại  thuyết  như:  Ao  sen  thất  bảo  là  bao  tử,  bảy 

hàng cây báu là xương sườn, bát công đức thủy là máu, tủy, và các thứ nước 

không sạch trong thân... Những kẻ đã mượn Phật pháp để tu theo ngoại đạo 

này đâu phải là chánh tín, làm sao được vãng sanh giải thoát? 

* Ngoài  những kẻ  ngoại đạo  nương bóng  Phật pháp, còn  lại  là  những  vị đệ 

tử chánh thức của Phật. Trong đây, có nhiều vị tuy tin hiểu pháp Niệm Phật, 

công  nhận  lời Phật dạy về  môn  này, song  Tịnh Độ không phải  là tâm  niệm 

sở  thích  của  họ,  nên  họ  tu  theo  các  môn  khác.  Những  người  này  đều  là 

những bậc tu hành chân chánh trong Phật pháp. Song cũng có  một  ít  người 

vì  học theo  giáo  lý của các tông phái khác, không  hiểu sâu  về  Tịnh  Độ, lại 

do tư tưởng môn đình, chẳng những không tin Tịnh Độ Tông còn sanh lòng 

hủy báng. 

Lệ như có người theo Thiền Tông, mới tu học Thiền chưa bao lâu, đã phản 

đối niệm Phật. Họ đâu biết rằng nhiều bậc đại đức cao tăng khi xưa như các 

Ngài:  Vĩnh  Minh  Thiền  sư,  Tử  Tâm  Tân  Thiền  sư,  Thiên  Y  Hoài  thiền  sư, 

Viên  Chiếu  Bản  thiền  sư,  Từ  Thọ  Thâm  thiền  sư,  Nam  Nhạc  Tư  thiền  sư, 

Pháp Chiếu thiền sư, Tịnh Yếu thiền sư, Tịnh Từ Đại Thông thiền sư, Thiên 

Thai  Hoài  Ngọc  thiền  sư,  Đạo  Trân  thiền  sư,  Đạo  Xước  thiền  sư,  Tỳ  Lăng 

Pháp  Chân  thiền  sư,  Cô  Tô  Thủ  Nạp  thiền  sư,  Bắc  Nhàn  Giản  thiền  sư, 

Thiên Mục Lễ thiền sư v.v... là những vị siêu xuất bên Thiền Tông, sau khi 

tham  ngộ  được  minh  tâm  kiến  tánh,  đều  qui  hướng  về  Tịnh  Độ.  Những  vị 

này  đối  với  Thiền,  họ  là  bậc  đại  tri  thức  hoằng  hóa  về  tông  môn,  đối  với 

Tịnh,  họ  là  bậc  danh  đức  khuyên  dạy  niệm  Phật.  Điều  này  có  thể  chứng 

minh Tịnh Độ và Thiền đều không chướng ngại nhau, hà tất phải đem lòng 

hủy báng? Lại như một vị cao tăng mới thị tịch gần đây là Hư Vân thiền sư, 

ai  cũng  nhận  là  bậc  siêu  ngộ;  nhưng  khi  ở  Thiền  Đường  thì  Ngài  giảng  về 

đạo  lý  tham  thiền,  ở  Niệm  Phật  Đường  Ngài  lại  khuyên  dạy  về  niệm  Phật. 

Với môn Tịnh Độ chẳng những Ngài không phản đối mà lại còn tán dương. 

Vậy  thử  hỏi  những  người  vừa  mới  tu  Thiền  đã  vội  bác  niệm  Phật,  sự  học 

hiểu và công phu hành trì có bằng các bậc cao đức trên đây chăng? 

Lại  như  những  người  theo  Duy  Thức  Tông,  mới  học  Duy  Thức  chưa  bao 

lâu, đã phản đối niệm Phật, họ không biết rằng vị đệ nhất Tổ Sư khai sáng về 

Duy  Thức  Tông  ở  Trung  Hoa  là  ngài  Huyền  Trang,  mà  hiện  nay  họ  đang 

thừa  học,  đã  không  phản  đối,  lại  còn  truyền  dương  môn  niệm  Phật.  Bằng 

chứng là khi Ngài thỉnh kinh ở „n Độ về, có đem theo quyển Kinh A Di Đà 

bằng Phạn văn, dịch thành tân bản, nhan đề là Xưng Tán Tịnh Độ Nhiếp Thọ 

Kinh. Cho đến vị Tổ thứ hai bên Tông Duy Thức là Khuy Cơ đại sư cũng trứ 

tác  thành  một  quyển  A  Di  Đà  Kinh  Sớ,  và  ba  quyển  A  Di  Đà  Kinh  Thông 

Tán Sớ. Và Thái Hư đại sư, một vị cao tăng cận đại ở Trung Hoa, mọi người 

đều công nhận Ngài là bậc thạc học trung hưng về Duy Thức Tông. Nhưng 

khi có người tu Tịnh Độ thỉnh đại sư chỉ dạy thì Ngài cũng giảng thuyết về 

niệm Phật. Những lời khai thị về Tịnh Độ Tông của Ngài có đến bảy thiên, 

mà  hiện  nay  chùa  Thiện  Đạo  ở  Đài  Bắc  còn  ấn  bản  lưu  hành.  Thế  thì  biết 

những  bậc  cao  đức  bên  Duy  Thức  Tông  chẳng  những  không  bài  bác  Tịnh 

Độ, mà trái lại còn hoằng hóa tán dương. Xin thử hỏi những người học Duy 

Thức chưa bao lâu mà phản đối Tịnh Độ, sự học vấn tu trì có bằng các bậc 

tiền bối đó chăng? 

Bước đầu  vào cửa Tịnh  Độ, cần có sự tin hiểu chính  xác,  nếu thiếu đức tin 

làm sao phát  nguyện  và  hành trì? Như trên thử xét qua, ta thấy đại  lược có 

ba hạng người gây sự giảm phá cho giáo thuyết Tịnh Độ. Một là hạng người 

thế  gian  không  tin  nhân  quả,  Phật  pháp,  nên  hủy  báng  niệm  Phật.  Hai  là 

hạng  tu  theo  bàng  môn  lạm  dụng  hình  thức  Phật  pháp,  chỉ  dạy  niệm  Phật 

theo lối sai lầm. Ba là những người trong chánh pháp, sự nhận thức đối với 

môn Tịnh Độ còn nông cạn đơn sơ, nên xem thường và bài báng. Mấy điều 

kiểm duyệt như trên, người niệm Phật cần phải biết qua, nhận định đâu là tà 

chánh ngụy chân, để giữ vững lòng tin trên bước đường tu tiến. 

---o0o--- 

Mục B. Giải Thích Các Điều Nghi 

Tiết 17 - Những Mối Nghi Thông Thường Về Tịnh Độ 

Các  điều  không  tin,  lạm  dụng  và  kém  nhận  thức  như  trên,  còn  thuộc  về 

phương diện đứng bên ngoài mà nhìn vào cửa Tịnh Độ. Nơi đây xin đề cập 

đến  những  kẻ  thật  ý  muốn  tu,  hoặc  đã  nhập  môn.  Có  nhiều  người  thật  tâm 

muốn niệm Phật, hoặc đã từng hành trì rồi, nhưng vì sự học hiểu về giáo lý 

còn kém, nên khi nghe kẻ khác biện luận bài bác, liền khởi lòng nghi. Những 

mối  nghi  đó  rất  nhiều,  nay  chỉ  nêu  ra  ba  điểm  phổ  thông  mà  lắm  người 

thường  vướng  phải.  Mấy  điểm  ấy  đại  khái  như:  nghi  Cực  Lạc  là  quyền 

thuyết,  nghi  pháp  môn  tu  chứng  quá  dễ,  nghi  mình  kém  duyên  phước  khó 

vãng sanh. Xin giải thích đại lược như sau: 

*  1-  Có  kẻ  thấy  trong  kinh  điển  tả  cảnh  Tịnh  Độ  quá  trang  nghiêm,  bỗng 

sanh  niệm  nghi  rằng:  -  Cõi  Cực  Lạc  là  quyền  tiện  của  Phật  nói  ra  để  cho 

người  hâm  mộ  gắng  tu  làm  lành  lánh  dữ,  đại  khái  như thuyết  thiên  đường, 

hỏa  ngục  hay  cảnh  Bồng  Lai,  để  thưởng  thiện  phạt  ác  của  các  giáo  phái 

khác.  Làm  gì có  một thế  giới từ  đất đai, cây cối,  lầu các đều bằng thất bảo 

như: vàng bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não hợp thành? Lại còn 

thân người bằng chất ngọc nhuyễn kim cương, hóa sanh từ hoa sen không có 

già bịnh chết, các thức ăn mặc trân quý đều tùy ý niệm hiện ra? Như thế toàn 

là  những  chuyện  đâu  đâu,  xa  với  thật  tế  hiện  thấy  trước  mắt,  làm  sao  tin 

được? 

- Để giải thích điều này, xin đáp: 

-  Những  ý  nghĩ  đó  đều  còn  cuộc  hạn  theo  sự  nghe  thấy  của  tai  mắt  phàm 

tình. Người muốn học Phật không nên đem trí phàm phu mà suy lường cảnh 

thánh. Đừng nói đâu xa, ngay ở Việt Nam ta, khi cụ Phan Thanh Giản đi sứ 

sang  Pháp  trở  về  thuật  lại,  nói  bên  ấy  đèn  không  đốt  mà  cháy,  xe  thuyền 

không ngựa kéo người bơi mà tự chạy. Cụ có vịnh hai câu thi: 

Bá ban xảo kế tề thiên địa. 

Duy hữu tử sanh tạo hóa quyền! 

Hai câu này ngụ ý khen người Pháp trăm  việc hay khéo sánh bằng trời đất, 

duy có sự sống chết là còn thuộc quyền tạo hóa định đoạt  mà thôi! Vua Tự 

Đức  và  triều  thần  nghe  nói  thế  đều  không  tin.  Đến  như  ông  Nguyễn  Tri 

Phương là chỗ bạn thân, cũng  mĩm cười cho là cụ Phan đi xa về nói khoác. 

Thử hỏi: - Vua Tự Đức cùng triều thần đều tự nhận mình là người học thức, 

cho sự  việc đó tai không  nghe,  mắt không thấy,  vượt quá sức tưởng tượng, 

nên  không  tin.  Nhưng  các  điều  ấy  quả  thật  không  có  chăng?  Lấy  một  việc 

nhỏ này suy ra, ta thấy nếu đem những định kiến theo tai nghe  mắt thấy và 

sự tưởng nghĩ phàm thường mà đo lường cảnh thánh đều thành sai lạc. Hơn 

nữa, nếu không có Phật A Di Đà tiếp dẫn, tại sao nhiều người niệm Phật khi 

sắp  chết  biết  trước  ngày  giờ,  thấy  các  cảnh  tướng  Tây  Phương,  cùng  Phật, 

Bồ Tát hiện thân đón rước? Nếu cõi Cực Lạc là hư huyền, tại sao có những 

vị tu Tịnh Độ trong lúc hiện tiền bỗng được tâm khai thấy rõ ràng cảnh Tây 

Phương  trang  nghiêm  y  như  lời  Phật  nói?  Đệ  tử  của  Phật  hay  người  muốn 

học Phật mà không lấy lời Phật dạy trong kinh làm  mực thước, thử hỏi còn 

lấy chi để làm chỗ tựa nương? Cho nên do theo Thánh Ngôn Lượng và Hiện 

Chứng  Lượng  (cách  suy  lường  dựa  theo  lời  Phật  nói  và  sự  hiện  chứng  của 

người tu), ta phải tin rằng những sự trang nghiêm ở Cực Lạc đều có thật. 

* 2- Có người nghe nói pháp môn Tịnh Độ hành trì giản dị mà được kết quả 

rất  mau chóng cao siêu, thì  nghi  ngờ rằng: - Đâu  lại có phương pháp thành 

Phật quá dễ dàng như thế? Bởi đường lối thường thức của các môn tu là Chỉ 

và  Quán.  Khi  hạ  thủ  dụng  công,  trước  tu  Chỉ,  kế  tiếp  Quán;  hoặc  trước  tu 

Quán, kế tiếp Chỉ. Lần lần tiến đến "trong Quán có Chỉ, trong Chỉ có Quán." 

Khi tới trình độ "Chỉ Quán không hai, định huệ tịch chiếu" mới gọi là bước 

vào cảnh giới tự tâm. Rồi từ đó về sau, nếu  mỗi đời đều tiếp tục tinh tấn tu 

hành, theo như trong kinh luận nói, phải trải qua một muôn đại kiếp mới lên 

ngôi  Bất  Thối Chuyển. Tại sao chỉ  niệm  một câu  Phật  hiệu,  ngay trong đời 

này lại được vãng sanh lên ngôi Bất Thối, há chẳng phải là quá dễ dàng ư? 

Đề cập đến nghi vấn nầy, chúng ta nên biết tu các pháp môn khác chỉ hoàn 

toàn  nương  nơi  tự  lực,  cho  nên  phải  khó.  Riêng  đường  lối  Tịnh  Độ  có  hai 

năng lực, là tự tâm lực và Phật tiếp dẫn lực, nên sự thành công rất dễ. Ví như 

một  người  chân  yếu,  muốn  tự  mình  lên  tận  đỉnh  núi  cao  là  điều  rất  khó. 

Nhưng  nếu  kẻ  ấy  được  một  vị  đại  lực  sĩ  khoác  cánh  tay  phăng  phăng  đưa 

bước tiến lên, thì kết quả đăng phong nào có khó chi! Về môn Tịnh Độ cũng 

thế, khi ta chuyên tâm niệm Phật tức là lúc tâm lực phát triển. Niệm đến một 

lòng không loạn, là lúc tâm lực hoàn toàn hiện bày. Đang khi ấy nghiệp lực 

bị  hàng  phục  không  còn  làm  chướng  ngại,  lại  được  thêm  Phật  lực  tiếp  dẫn 

nên tuy  nghiệp chưa trừ dứt,  mà được  vãng sanh.  Khi sanh  về Tây  Phương 

rồi, sống lâu vô lượng vô biên a tăng kỳ kiếp, sự không thối chuyển cho đến 

khi thành Phật là một điều hiển nhiên dễ hiểu. 

*  3-  Có  kẻ  lại  nghi  rằng:  Cảnh  Cực  Lạc  mầu  đẹp  trang  nghiêm  vô  lượng, 

chẳng phải dùng ít nhân duyên căn lành phước đức mà được sanh về. Nhìn 

gẫm  lại  mình,  căn  lành  phước  đức  còn  sơ  bạc,  nghiệp  chướng  lại  nhiều, 

mong gì đời này được duyên tốt vãng sanh? 

- Xin kính khuyên quý vị ngàn muôn lần chớ nên nghi như thế. Bởi khi các 

vị lần chuỗi niệm Phật được, là căn lành phước đức đã sâu dày rồi. Thử nghĩ 

lại  xem,  trên  thế  gian  này  biết  bao  nhiêu  kẻ  không  nghe  được  danh  hiệu 

Phật?  Biết  bao  nhiêu  người  tuy  nghe  hồng  danh  đức  A  Di  Đà,  nhưng  mãi 

đoạt  lợi  tranh  danh,  đeo  đuổi  theo  các  điều  trần  nhiễm,  không  chịu  niệm 

Phật?  Nay  các  vị  đã  được  nghe  Phật  pháp  và  chí  tâm  niệm  Phật,  há  không 

phải  là  có  căn  lành  phước  đức  lớn  đó  ư?  Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Phật 

bảo  Di  Lặc  Bồ  Tát:  "Nếu  có  chúng  sanh  nào  nghe  danh  hiệu  đức  Phật  kia, 

vui mừng khấp khởi, cho đến một niệm, nên biết kẻ ấy được lợi lớn, đã đầy 

đủ phước đức vô thượng." Lời này đủ chứng minh: biết niệm Phật tức là đã 

có nhiều phước đức căn lành rồi. Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục có dẫn sự 

tích những người phạm tội cực ác như Trương Thiện Hòa, Hùng Tuấn, Duy 


Cung  và  loài  súc  sanh  như  chim  bát  kha,  anh  võ,  chí  tâm  niệm  Phật  đều 

được vãng sanh. Phước đức căn lành của quý vị đã vượt xa hơn những người 

ác và loại súc sanh kia. Vậy cần chi phải e ngại là ngay trong đời này không 

được sanh về Cực Lạc! 

---o0o--- 

Tiết 18 - Những Mối Nghi Thiệp Lý 

Ngoài  ba  điểm  nghi  phổ  thông  như  trên,  còn  những  mối  nghi  về  Tịnh  Độ 

quan thiệp tới đạo lý từ cạn đến sâu. Các điều nghi này rất nhiều, nay chỉ xin 

nêu ra các chi tiết quan trọng để giải thích, thể theo lối vấn đáp như sau: 

1) Hỏi: Môn Tịnh Độ là pháp sơ cơ, chỉ để cho kẻ ngu dốt, căn trí thấp kém 

hành trì. Những người căn tánh cao phải tu Thiền hay Duy Thức mới hợp lý. 

Vả  lại  bậc  trượng  phu  phải  có  chí  hùng  cường  tự  lập,  nên  căn  cứ  nơi  sức 

mình mà giải thoát; nếu cầu mong tha lực, chẳng tỏ ra hèn yếu lắm ư? 

- Đáp: Với lời hỏi này, trước tiên xin nói về căn cơ, sau sẽ trả lời đến yếu tố 

tự lực tha lực. 

* Pháp môn Tịnh Độ không phải chỉ để cho bậc trung, hạ căn, mà còn thâu 

nhiếp  cả  bậc  thượng  thượng  căn.  Bậc  trung,  hạ  căn  niệm  Phật  sẽ  dứt  được 

phiền  não  nghiệp chướng, phát sanh phước đức trí  huệ,  lần  lần đi đến  định 

cảnh, tùy công  phu thấp cao  mà  vãng sanh  về chín phẩm sen  nơi Cực  Lạc. 

Bậc  thượng  căn  vừa  đề  khởi  câu  niệm  Phật,  liền  thâm  nhập  vào  cảnh  giới 

định  huệ,  đi  đứng  nằm  ngồi  đều  ở  trong  Niệm  Phật  Tam  Muội,  khi  lâm 

chung sanh về thượng thượng phẩm ở Liên Bang. Trong hàng tiên đức đã có 

vị đi vào cảnh giới này, và trình thuật với câu: 

Niết khởi sổ châu thằng sách đoạn 

Thể hương phạn thục dĩ đa thời 

Ý nói: 

Nắm lấy chuỗi tràng trần niệm dứt, 

Nghiễm nhiên thành Phật đã từ lâu. 

Cho nên, câu niệm Phật thâu nhiếp hết ba căn, với người cao nó thành cao, 

với người thấp nó thành thấp. 

Các bậc đại tri thức trong Phật Giáo thường phê luận: "Pháp môn Niệm Phật 

gồm  nhiếp  cả  Thiền,  Giáo,  Luật,  Mật."  Tại  sao  pháp  Niệm  Phật  lại  gồm 

nhiếp cả bốn môn này? - Sở dĩ có điều ấy, bởi khi niệm Phật dứt trừ cả vọng 

tưởng chấp trước, đó là Thiền. Sáu chữ hồng danh bao gồm vô lượng nghĩa 

mầu, vô lượng nghĩa đều ẩn một và xuất hiện từ nơi đấy, đó là Giáo. Niệm 

Phật đến cảnh giới sâu, ba nghiệp đều trong sạch vắng lặng, đó là Luật. Câu 

niệm Phật có công năng như một câu thần chú, hay giải oan, trừ nghiệp, mãn 

nguyện,  hàng  ma đó  là Mật. Như  Liên Trì đại sư, trong  một  năm  nắng  hạn 

lâu ngày, thay vì niệm chú đảo võ, Ngài chỉ đi ngoài đồng gõ mõ niệm Phật, 

đi đến đâu trời mưa đến đó. Và Viên Chiếu Bản thiền sư, thay vì tham thiền, 

Ngài  chỉ  dùng  sáu  chữ  hồng  danh  mà  được  ngộ  tánh  bản  lai,  chứng  vào 

Niệm  Phật  Tam  Muội.  Cứ  như  đây  suy  nghiệm  rộng  sâu  thêm,  câu  niệm 

Phật cũng gồm thâu cả năm thời tám giáo, nhiếp luôn sáu pháp Ba La Mật, 

như Triệt Ngộ đại sư đã trình bày trong thiên Niệm Phật Bách Kệ. 

Trong kinh lại nói: "Chí thành xưng niệm danh hiệu Phật A Di Đà, sẽ được 

tiêu  tội  nặng  trong  tám  mươi  ức  kiếp  sanh  tử."  Người  niệm  Phật  nếu  hằng 

giữ định  tâm, tất sẽ phát  huệ đồng  như lối tu của các  pháp  môn khác.  Hơn 

nữa,  trên  định  tâm  mà  xưng  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà,  thì  sự  tiêu  nghiệp 

chướng sanh phước huệ càng cao thắng chóng  mau. Vì thế,  Liên Trì đại sư 

đã  khen  pháp  Niệm  Phật  là:  đại  thiền  định,  đại  trí  huệ,  đại  phước  đức,  đại 

thánh  hiền.  Theo  Quán  Kinh:  người  tạo  tội  ngũ  nghịch  thập  ác  khi  lâm 

chung tướng địa ngục hiện, nếu chí thành xưng danh hiệu Phật A Di Đà cho 

đến mười niệm, thì Ngài liền hiện thân tiếp dẫn sanh về Cực Lạc. Từ một kẻ 

cực  ác,  chỉ  dùng  mười  niệm  mà  được  vãng  sanh,  lên  ngay  ngôi  Bất  Thối 

Chuyển thật là điều rất hy hữu. „n Quang đại sư đã khen: "Pháp Niệm Phật 

bậc  cực  cao  niệm  đến  một  lòng  không  loạn,  chứng  vào  Tam  Muội,  kẻ  cực 

thấp  chỉ  dùng  mười  niệm  thành  công,  là  điểm  đặc  sắc  mà  chưa  thấy  pháp 

môn nào có." 

* Về vấn đề tự lực tha lực, nếu như hiểu môn Tịnh Độ chỉ hoàn toàn nương 

nơi tha  lực là  lầm. Người  niệm  Phật phải  đem  hết tự lực dứt trừ phiền  não, 

trì  niệm cho đến cảnh  giới tâm  mình,  và tâm Phật tương  ứng. Từ cảnh  giới 

đó,  hiện  thời  hành  giả  được  Phật  phóng  quang  thầm  nhiếp  thọ,  khi  mạng 

chung sẽ được tiếp dẫn vãng sanh. Sự tiếp dẫn mới là yếu tố chánh của tha 

lực, vì thế giới Cực Lạc cách xa cõi Ta Bà này đến mười muôn ức Phật độ, 

còn không phải sức thần thông đạo lực tầm thường có thể đến được, huống 

nữa là phàm phu! Vì thế cần phải nhờ tha lực tức thần lực của Phật hoặc chư 

thánh tiếp dẫn. Ví như một học sinh, tự mình biết gắng hết sức chuyên học, 

dĩ  nhiên  là  điều  đáng  quý.  Nếu  trên  sự  chuyên  học  ấy,  lại  được  vị  giáo  sư 

giỏi kèm theo chỉ dạy, tất  mức  học  vấn càng cao thâm, kết quả thi đỗ sẽ là 

phần  bảo  đảm.  Trên  tự  lực  của  hành  giả,  thêm  tha  lực  của  Phật  gia  bị  tiếp 

dẫn cũng lại như thế. Vậy sự kiện chính mình đã gắng hết sức để tu, lại cầu 

thêm tha  lực cho được kết quả  mau chóng, có phải  là  một điều  hèn  yếu  lỗi 

lầm  chăng?  Sự  cao  diệu  của  môn  Tịnh  Độ,  chính  các  bậc  đại  Bồ  Tát  như 

Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ; các vị Tổ Sư như Vĩnh Minh, Trí 

Giả, Triệt Ngộ, Liên Trì, cho đến nhiều đấng tôn túc ở các tông, đều khuyến 

nguyện vãng sanh. Chê Niệm Phật là thấp kém chỉ để cho bậc hạ căn tu hành 

tức là chê chư Bồ Tát, Tổ Sư và các vị cao đức đã nói trên. Bảo niệm Phật là 

hèn yếu, chỉ nương nơi tha lực, tức là chưa hiểu biết chi về môn Tịnh Độ. 

2) Hỏi: Cổ thi có câu: 

Thân khinh luyện đắc đồng tiên hạc 

Cực Lạc hoành hoành nhứt trực phi. 

Ý nói: 

Luyện thân nhẹ được đồng tiên hạc, 

Cực Lạc bay ngang thẳng trở về! 

Thế thì ta cứ tham thiền, chờ khi chứng được thần thông, chừng ấy có thể đi 

về  Cực  Lạc,  hoặc  tùy  ý  sang  các  cõi  Tịnh  Độ  khác.  Như  vậy,  hà  tất  phải 

khăn khăn niệm Phật cầu về Cực Lạc làm chi? 

- Đáp: Hai câu thi trên, ý nói cảnh giới cảm thông từ hành giả dung hòa với 

thần  lực  nhiếp  thọ  của  Phật,  chớ  không  phải  chỉ  cho  cảnh  giới  thần  thông. 

Xin tuần tự giải thích hai điều ấy, trước tiên hãy nói về cảnh giới thần thông. 

* Theo trong kinh, đạo nhãn và thần thông của bậc sơ quả Tu Đà Hoàn thuộc 

phạm vi một tiểu thế giới, gồm bốn cõi ác thú, bốn đại châu, một núi Tu Di, 

một  nhật  nguyệt,  sáu  cõi  trời  Dục,  và  một  cõi  Sơ  Thiền.  Đạo  nhãn  và  thần 

thông của bậc nhị quả Tư Đà Hàm ở trong chu vị một tiểu thiên thế giới; bậc 

A Na  Hàm,  một trung thiên thế giới; bậc A  La  Hán,  một đại thiên thế  giới. 

Bậc  Sơ  Địa  Bồ  Tát,  đạo  nhãn  thấy  được  một  trăm  cõi  Phật  cùng  trăm  đức 

Phật,  chứng  một  trăm  Tam  Muội;  thần  lực  có  thể  phóng  ánh  sáng  và  làm 

rung động  một trăm cõi Phật, đi sang khắp  một trăm  Phật độ. Đạo  nhãn  và 

thần  thông  của  bậc  Nhị  Địa  Bồ  Tát ở  trong  chu  vi  một  ngàn  cõi  Phật; bậc 

Tam Địa Bồ Tát,  một trăm ngàn cõi Phật. Cứ như thế lần lượt tăng gấp bội 

lên  mãi cho đến bậc  đệ Thập Địa  Bồ  Tát  thuộc  ngôi  Pháp Vân,  thần  thông 

đạo lực, bao hàm vô biên quốc độ. Từ thế giới Ta Bà này sang Cực Lạc cách 

mười muôn ức Phật độ. Số ức của „n Độ thời xưa có ba bậc, mà mức trung 

bình  là  một triệu  bây  giờ. Như thế, nếu  lấy  mười  muôn  nhân cho  một  triệu 

(100.000 x 1.000.000) thì Ta Bà cách Cực Lạc đến một trăm ngàn triệu Phật 

độ. Lại  về Phật độ, tức phạm  vi  ứng thân  giáo  hóa của  một  vị Phật, có đức 

Phật  lấy  một  đại  thiên  thế  giới  gồm  một  ngàn  triệu  thái  dương  hệ  làm  một 

Phật độ; có đức Phật lấy hai, ba hoặc trăm, ngàn, muôn, ức cõi đại thiên làm 

một Phật độ; có đức Phật lấy từ một hằng hà sa cho đến nhiều hằng hà sa cõi 

đại thiên làm một Phật độ. „y là chưa kể những khoảng trống xa cách từ Phật 

độ này đến Phật độ kia. Như thế ta thấy từ Ta Bà đến Cực Lạc, chẳng những 

bậc A La Hán, mà với thần thông của các vị hạ địa Bồ Tát cũng khó nỗi tìm 

sang. Cho nên khi xưa ngài Mục Kiền Liên tuy hiện thân ở ngôi A La Hán, 

song kỳ thật là bậc Bồ Tát thị hiện làm Thanh Văn để tu Bồ Tát hạnh, nghe 

Phật  nói  Kinh  A  Di  Đà,  có  lúc  đã  dùng  sức  thần  thông  của  mình  tìm  sang 

Cực  Lạc.  Nhưng  Ngài  tìm  mãi  không  thấy,  sau  cùng  lạc  đến  thế  giới  của 

Phật Tu Di Tướng. Núi Tu Di cao tám muôn bốn ngàn do tuần, mỗi do tuần 

trung bình là sáu mươi dặm, Phật Tu Di Tướng và dân chúng ở cõi ấy, thân 

hình  đều  to  lớn  như  núi  Tu  Di.  Khi  ngài  Mục  Kiền  Liên  đến  cõi  này,  thấy 

Phật  đang  thuyết  pháp  cho  đại  chúng  nghe,  liền  đi  vòng  quanh  trên  miệng 

bát  của  một  vị  tăng.  Vị  tăng  ấy  bạch  với  Phật  rằng:  có  một  con  trùng  nhỏ 

giống  hình  người  bò  trên  miệng  bát  của  mình.  Phật  Tu  Di  Tướng  bảo: 

"Không  phải  thế  đâu,  đó  chính  là  vị  Thanh  Văn  đệ  tử  thần  thông  bậc  nhất 

của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ở  thế  giới  Ta  Bà,  tên  gọi  là  Mục  Kiền  Liên." 

Ngài Mục  Kiền  Liên  nghe  nói thế,  liền  hiện thân  lớn bằng  núi Tu Di, đồng 

với thân lượng chúng sanh ở cõi ấy, bạch với Phật nguyên nhân mình đi lạc 

đến thế giới này, và kính xin Phật dùng thần lực đưa trở lại quốc độ Ta Bà. 

Như  thế,  ta  thấy  nếu  căn  cứ  nơi  thần  lực,  thì  thần  thông  không  rộng  lớn, 

chẳng thể đi về Cực Lạc. 

— thời  mạt pháp này, người tham thiền ngộ đạo còn khó có, nói chi chứng 

đến Sơ Quả Tu Đà Hoàn! Khi chưa chứng quả tất phải bị luân hồi, sự khỏi 

sa đọa còn không bảo đảm, bàn đến việc mỗi đời tiếp tục tiến tu trải qua vô 

lượng vô số kiếp, chờ chứng được ngôi vị thượng địa Bồ Tát để có thể sang 

Cực Lạc, phải chăng là một điều hư tưởng viễn vông? Dù có đủ thần thông 

sang Cực Lạc, mà muốn ở cõi đó, phải quy kính xưng niệm danh hiệu đức A 

Di Đà, mới được lưu trụ. Ví như nhà giàu kia có một vườn hoa tươi đẹp, sức 

ta có thể vượt tường đi  vào, nhưng thật ra  muốn  vào đó thưởng  ngoạn, còn 

phải thưa hỏi chủ nhơn. Bởi thế, khi xưa ngài Duy Ma Cật dùng thần thông 

đem những tòa ngồi nghiêm đẹp cao bốn muôn hai ngàn do tuần ở cõi nước 

Phật  Tu  Di  Đăng  Vương  về  nơi  tịnh  thất,  chỉ  riêng  các  bậc  đại  Bồ  Tát  đã 

từng  lễ kính cúng dường  mười phương chư Phật  mới  lên  ngồi  được. Ngoài 

ra những vị tân phát ý Bồ Tát cho đến hàng Thanh Văn đại đệ tử, tuy có thần 

thông dư sức vượt cao hơn bốn muôn hai ngàn do tuần, song không thể lên 

ngồi. Ngài Duy Ma Cật biết những tòa sư tử này do công đức phước báo của 

Tu Di Đăng Vương Như Lai, liền bảo với các vị ấy xưng danh hiệu quy kính 

đức Phật kia, sau đó mới lên ngồi được. Thế nên biết, muốn về cõi Cực Lạc 

phương Tây, sự xưng niệm đức Phật A Di Đà, là một điều tất yếu. 

*  Cảnh  giới  tự  tâm  cảm  thông  với  thần  lực  nhiếp  thọ  của  Phật  là  thế  nào? 

Kinh  nói:  "Phật  A  Di  Đà  thường  phóng  quang  nhiếp  thọ  tất  cả  chúng  sanh 

niệm  Phật  ở  mười  phương  không  bỏ  sót."  Cho  nên  khi  ta  niệm  Phật,  liền 

được  nguyện  lực  quang  minh  của  Phật  âm  thầm  nhiếp  thọ.  Lúc  hành  giả 

nhứt tâm niệm Phật, thì nghiệp lực chìm lắng, tâm lực lộ bày, ánh sáng của 

tự tâm giao tiếp với quang minh của Phật, nên hiện tiền có thể thấy cảnh Tây 

Phương, hoặc thần linh dạo chơi miền Tịnh Độ. Sức tâm nguyện thanh tịnh 

hướng về Tây Phương của hành giả gọi là tự tâm lực, hay tự lực; sức phóng 

quang nhiếp thọ để dẫn độ của Phật A Di Đà gọi là Phật nhiếp thọ lực, hay 

tha lực. Nhờ hai năng lực ấy nên tuy chưa được thần thông rộng lớn mà hành 

giả niệm Phật có thể sanh về Tây Phương. Khi lâm chung, người niệm Phật 

tùy theo công đức của mình, hoặc thấy Phật đến tiếp dẫn, hoặc thấy Bồ Tát 

hay  Thánh  chúng  đến  tiếp  dẫn.  Có  vị  tuy  không  thấy  chi  cả,  nhưng  do 

nguyện lực của mình và sức quang minh hướng dẫn của Phật, nên cũng được 

vãng sanh. Sự quan trọng của tha lực là như thế. 

3) Hỏi: Tu Tịnh Độ cần phải chứng Niệm Phật Tam Muội, hoặc ít nữa đi đến 

cảnh  giới  nhứt  tâm  bất  loạn,  mới  được  vãng  sanh.  Như  thế  người  hạ  căn 

chưa chắc đã thực hành nổi. Vậy thì kẻ thấp kém ngu tối làm sao được sanh 

về Cực Lạc? Nếu kẻ hạ căn ngu tối không vãng sanh được, sao lại gọi pháp 

môn Niệm Phật thâu nhiếp cả ba căn? 

-  Đáp:  Thật  ra  với  căn  cơ  thời  nay,  cảnh  giới  nhứt  tâm  bất  loạn  trong  lúc 

hiện  tiền,  còn  không  có  mấy  người  đi  đến,  huống  chi  là  Niệm  Phật  Tam 

Muội! Nhưng, theo Kinh Quán Vô Lượng Thọ, kẻ tạo tội ngũ nghịch thập ác 

khi lâm chung tướng địa ngục hiện, chí tâm xưng danh hiệu Phật A Di Đà từ 

một cho đến mười niệm, liền được Phật hiện đến tiếp dẫn vãng sanh. Thế thì 

sự  nhứt  tâm  được  vãng  sanh,  là  chỉ  cho  khi  lâm  chung  chớ  không  phải  lúc 

hiện  tiền.  Nếu  lúc  bình  thời  niệm  Phật  được  nhứt  tâm,  nhưng  sau  đó  lại 

chuyển  hướng  tu  theo  pháp  môn  khác  không  cầu  vãng  sanh,  thì  làm  sao 

được về Cực Lạc? Mà muốn được nhứt tâm khi lâm chung, thì lúc bình thời 

phải tập câu  niệm  Phật cho  thuần  thục. Do bình thời  thường  niệm Phật, dù 

chưa được nhứt tâm, nhưng chủng tử niệm Phật dồn chứa đã nhiều, lúc sắp 

chết, hành giả khởi niệm Phật nó liền phát hiện mạnh mẽ nên được nhứt tâm. 

Kẻ hạ căn niệm Phật được vãng sanh, thường ở trong tình trạng ấy. 

4)  Hỏi:  Niệm  Phật  cốt  để  ngăn  trừ  vọng  tâm,  chận  đứng  phiền  não,  đi  đến 

chỗ  vô  niệm. Đã  như thế thì cứ để  tâm thanh  tịnh,  lần  lần sẽ tiến  vào cảnh 

giới vô niệm, cần gì phải niệm Phật cho nhọc sức lao hơi? 

- Đáp: Điểm cứu cánh của pháp Niệm Phật là Niệm Phật Tam Muội, chứng 

toàn thể bản tánh Di Đà, tức cảnh giới Thường Tịch Quang Tịnh Độ. Nhưng 

mục đích chánh yếu và cấp thiết của tông Tịnh Độ, là cầu vãng sanh để bảo 

đảm không còn luân hồi mê đọa, mượn hoàn cảnh ưu thắng ở cõi Cực Lạc tu 

hành, cho mau tiến lên Phật quả. Vì lẽ ấy nên hành giả của môn Tịnh Độ cần 

phải xưng niệm danh hiệu đức A Di Đà. Chủ đích của môn Tịnh Độ là như 

thế, không cấp thiết ở chỗ cầu cảnh  giới  vô niệm,  mau chứng  ngộ tánh bản 

lai như bên Thiền Tông. 

Tuy  nhiên,  khi  thật  hành  chủ  đích  này,  hành  giả  phải  niệm  Phật  cho  được 

nhứt tâm, nên dù không cầu vô niệm mà cảnh vô niệm vẫn tự hiện bày. Hơn 

nữa,  nhờ công đức  niệm  Phật  giúp sức cho  mau tiêu  nghiệp,  nên cảnh  giới 

ấy lại càng chóng hiển lộ. — đây chúng ta thấy mở thêm một tia sáng: muốn 

mau được vô niệm, được sớm ngộ tánh bản lai, lại cần phải niệm Phật. 

Đi sâu thêm, nếu là người căn tánh Đại Thừa, tất phải hiểu niệm Phật là để 

thành Phật. Như chỉ  hiểu  niệm  Phật cốt để ngăn  trừ vọng  tưởng, tức đã  lạc 

vào  Ngũ  Đình  Tâm  Quán  của  Tiểu  Thừa.  Tại  sao  niệm  Phật  là  để  thành 

Phật? - Bởi khi  vừa đề khởi câu niệm  Phật, thì quá khứ,  hiện tại, vị  lai đều 

mất, tuy có tướng mà lìa tướng, tức sắc là không, hữu niệm đồng vô niệm, đi 

ngay vào cảnh giới bản giác ly niệm của Như Lai, đương thể là Phật chớ còn 

chi  nữa?  Nếu  cho  rằng  có  niệm  là  còn  trệ  nơi  hữu  vi  thì  khi  đức  Thế  Tôn 

hiện các tướng hữu vi như ăn cơm, khoác y, đàm luận, thuyết pháp đi đứng 

nằm  ngồi,  đều  trệ  nơi  hữu  vi  và  không  phải  là  Như  Lai  sao?  Lại  nếu  cho 

rằng  còn  niệm  Phật  chưa  phải  là  vô  niệm,  thì  chư tôn  đức  bên  Thiền  Tông 

khi tham thoại đầu, giảng luận, hoặc có lúc tụng kinh, lễ bái, sám hối, kinh 

hành đều thuộc về hữu tướng, không phải là thiền ư? Nên biết đạo lý của vô 

vi  là  "làm  tất  cả  việc  hữu  vi  mà  không  thấy  có  tướng  làm",  vô  niệm  cũng 

thế; chớ không phải tuyệt cả hành động, ngôn ngữ là vô vi vô niệm đâu! Bởi 

chẳng rõ lý này nên nhiều kẻ chấp không cho rằng: Niệm Phật như chiếc xe 

chạy đi thêm chở nặng, hoặc như trong vàng còn lẫn chì, trong cơm lẫn cát, 

không được nhẹ nhàng thuần nhứt, thật đã sai lầm! 

Nhưng  niệm  mà  không  niệm  là  cảnh  giới  của  bậc  thượng  thượng  căn;  nơi 

đây chỉ khái  luận qua để  giải  mối  nghi chấp. Riêng bậc trung,  hạ căn  gắng 

niệm Phật cho thuần thục cũng đã quí lắm rồi! 

5) Hỏi: Thể của các pháp là không, xưa nay vẫn vô sanh và bình đẳng vắng 

lặng. Khi tâm ta thanh tịnh, dù ở Uế Độ cũng thanh tịnh; trái lại như không 

thanh tịnh, tuy ở Tịnh Độ vẫn phiền não rộn ràng. Nếu đã có sanh tất phải có 

diệt  hay có sanh  là có  tử.  Thế thì bỏ Ta  Bà cầu sanh  về Cực  Lạc, chẳng  là 

trái đạo lý ư? 

-  Đáp:  Vấn  đề  này  có  hai  nghĩa.  Xin  thể  theo  lời  của  Trí  Giả  đại  sư  trong 

Thập  Nghi  Luận  và  phụ  thêm  đôi  chút  ý  kiến  để  giải  thích,  phân  làm  tổng 

đáp cùng biệt đáp. 

Về  phần  tổng  đáp,  nếu  cho  rằng  cầu  về  Tịnh  Độ  là  bỏ  đây  tìm  kia,  không 

hợp với lý Chân Như bình đẳng. Thế thì trụ Ta Bà không cầu sanh Cực Lạc, 

há không bị lỗi bỏ kia chấp đây sao? Còn như bảo: "Tôi không cầu kia cũng 

không  chấp  đây",  lại  cũng  mắc  vào  lỗi  đoạn  diệt.  Cho  nên  kinh  Kim  Cang 

Bát Nhã nói: "Tu Bồ Đề! Ông đừng nghĩ rằng: Nói phát tâm vô thượng Bồ 

Đề là đoạn diệt hết tướng của các pháp. Tại sao thế? Vì phát tâm vô thượng 

Bồ Đề, đối với các pháp không nói tướng đoạn diệt." 

Về phần biệt đáp, xin giải thích về lý vô sanh và tâm tịnh. 

Vô  sanh  cũng  chính  là  lý  bất  sanh  bất  diệt.  Bất  sanh  là  các  pháp  do  nhân 

duyên giả hợp  mà sanh, không tự thể, nên không thật có tướng sanh. Vì nó 

hư huyễn, không phải thật từ đâu sanh hiện, nên gọi là bất sanh. Bất diệt là 

khi các pháp hoại diệt, cũng không tự tánh, không bảo rằng mình hoại diệt. 

Vì  nó không  thật có chỗ trở  về, dứt  mất, nên  gọi  là bất diệt. Cho nên  lý  vô 

sanh hay bất sanh diệt, không phải "ngoài các pháp sanh diệt mà có." Vì thế 

chẳng  phải  không  cầu  sanh  Tịnh  Độ  mà  gọi  là  vô  sanh,  hoặc  sanh  về  Cực 

Lạc, là có  tử  diệt, trái  với  lý  vô sanh đâu! Đó  là  luận  về  lý,  riêng  về sự thì 

người sanh Tịnh Độ tất  lên  ngôi bất thối, sống  lâu  vô  lượng  vô biên a tăng 

kỳ  kiếp.  Trong  thời  gian  ấy  tiến  tu  đã  dư  chứng  quả  vô  sanh.  Như thế  đâu 

còn vấn đề: có sanh có diệt, hoặc có sanh có tử mà phòng ngại! 

Lý  tâm tịnh cũng thế, dùng tâm thanh tịnh ở Ta Bà hành đạo, cùng trụ tâm 

thanh tịnh ở Cực Lạc để tu tiến, nào có ngại gì? Kinh Duy Ma nói: "Tuy biết 

các cõi Phật, cùng  với  hữu tình không,  mà thường tu  Tịnh Độ, để giáo  hóa 

quần  sanh."  Cho  nên  người  trí  tuy  siêng  cần  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

mà không chấp có tướng sanh, vì nó không thật có; tuy biết rõ các pháp xưa 

nay  hằng  thanh  tịnh  vắng  lặng,  mà  không  ngại  gì  cầu  sanh  Tây  Phương, 

mượn  thắng  duyên  tu  tiến  để  giáo  hóa  loài  hữu  tình.  Đây  mới  là  chân  vô 

sanh, và cũng thật là nghĩa tâm tịnh tùy chỗ thanh tịnh. Trái lại, kẻ kém hiểu 

biết bị tướng sanh ràng buộc,  nghe  nói sanh  liền  nghĩ  là thật có sanh, có tử 

diệt; nghe nói vô sanh lại chấp không sanh về đâu cả. Họ đâu biết sanh chính 

là  vô  sanh,  vô  sanh  há  ngại  gì  sanh;  và  tâm  tịnh  lại  có  ngại  gì  cầu  về  Cực 

Lạc ư? Vì không hiểu lẽ ấy, họ sanh lòng tranh chấp thị phi, khinh chê người 

cầu sanh Tịnh Độ, thật lầm lạc xiết bao! 

---o0o--- 

Tiết 19 - Những Mối Nghi Căn Cứ Theo Kinh Điển 

Ngoài những điều trên, lại có nhiều người học Phật, căn cứ các lý thuyết thế 

giới kinh văn, mà đặt các nghi vấn về môn Tịnh Độ. Nhân tiện, cũng xin tiếp 

theo thể vấn đáp để giải quyết các mối nghi ấy. 

1) Hỏi: Kinh  Kim Cang  nói: "Tất cả pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn, bóng, 

bọt".  Thế  thì  cảnh  Ta  Bà  đã  huyễn,  mà  cõi  Cực  Lạc  cũng  là  huyễn.  Sao 

không đi ngay vào bản tâm chân thật, còn cầu về cảnh huyễn làm chi? 

-  Đáp:  Thật  ra  các  cõi  Uế  Độ  và  Tịnh  Độ  trong  mười  phương  đều  dường 

mộng  huyễn;  nhưng  khi  nào  chứng  được  Như  Huyễn  Tam  Muội,  mới  thấy 

đó  là  hư  giả.  Bằng  chưa  được  như  thế,  vẫn  thấy  nó  là  thật,  vẫn  bị  nó  chi 

phối, vẫn còn biết khổ vui, vào mùa nắng vẫn khó chịu về sự nóng bức, cho 

đến  việc rất  nhỏ  như con kiến, con  muỗi cắn đốt cũng  vẫn còn bị đớn đau. 

Như  vậy  sao  được  gọi  là  huyễn?  Nên  biết  môn  Tịnh  Độ  là  phương  tiện 

nhiệm mầu của Phật, mượn cảnh như huyễn an vui, để đưa chúng sanh thoát 

khỏi cảnh như huyễn thống khổ dẫy đầy chướng duyên và hiểm nạn. Rồi từ 

cảnh an  vui  như huyễn đó tiến tu dễ dàng, để  mau chứng  vào cõi chân tâm 

thường tịch. 

Lấy một thí dụ như tại cõi Ta Bà này, cảnh gia đình hay nơi thị tứ ồn ào là 

huyễn, cảnh chùa am  hoặc chốn  núi  non  vắng  vẻ cũng  là  huyễn. Nhưng tại 

sao  người  tu  giải  thoát,  lại  bỏ  cảnh  gia  đình  thị  tứ  tìm  nơi  chùa  am  thanh 

vắng ở núi non? Có phải tại chốn gia đình nhiều bận buộc, cảnh huyên náo 

khó  nhiếp  tâm,  mà  nơi  chùa  am  hay  chỗ  núi  non  thanh  vắng  dễ  tu  chăng? 

Cho  nên  cảnh  phàm  tình  cùng  cảnh  thánh  chứng  khác  nhau,  phàm  tình  mà 

đặt mình vào cảnh thánh chứng là điều xa vời trái với thật tế. Ta còn phàm 

phu  hãy cứ theo  phận phàm phu  mà tuần  tự tiến  tu, đừng  vội đem con  mắt 

thánh nhìn nói quá cao xa, thành ra vọng ngữ và có hại. 

Khi xưa cũng có một Thiền giả cho cõi Cực Lạc là huyễn mộng, niệm Phật 

cầu vãng sanh vô ích. Triệt Ngộ đại sư nghe lời này, liền bảo: "Không phải 

thế  đâu!  Từ  bậc  Thất  Địa  Bồ  Tát  trở  về  trước,  đều  tu  hành  ở  trong  mộng. 

Đến  như  đối  với  mộng  lớn  vô  minh,  thì  bậc  Đẳng  Giác  vẫn  còn  say  ngủ. 

Duy  riêng chư Phật  mới có thể  tôn  xưng  Đại Giác,  là  những bậc  hoàn toàn 

thức  tỉnh  mà  thôi.  Khi  tự  thân  đã  ở  trong  mộng,  thì  sự  vui  khổ  vẫn  uyễn 

nhiên, vui cũng thấy vui, khổ còn biết khổ, sao được gọi mình là người tỉnh 

mơ, cảnh là huyễn mộng? Thế thì thay vì ở trong cảnh mộng khổ của Ta Bà, 

sao  bằng  về  cảnh  mộng  vui  nơi  Cực  Lạc!  Huống  chi  mộng  ở  Ta  Bà  là  từ 

mộng vào mộng, bị cảnh duyên nghiệp lực lôi cuốn, mãi luân hồi sống chết 

chìm  mê. Còn cảnh  mộng ở Cực  Lạc  là từ  mộng đến  giác,  lần  lượt sẽ thức 

tỉnh  hoàn  toàn  chứng  lên  quả  Phật.  Cho  nên  mộng  huyễn  vẫn  đồng,  mà 

duyên cảnh  mộng ở  hai  nơi thật chẳng đồng  vậy.  Thế thì sự  niệm Phật cầu 

vãng sanh chẳng là cần thiết lắm ư!" 

Lời cổ đức giải thích như thế, thì sự cầu sanh đã được hiển minh. Tuy nhiên, 

bài kệ trong Kinh Kim Cang nói đó, vẫn còn là lời phương tiện để cho chúng 

sanh  lìa  quan  niệm  chấp  có  theo  phàm  tình.  Tiến  một  bước  cao  hơn,  như 

Kinh  Đại  Phẩm  Bát  Nhã  nói:  "Như  Lai  vì  hạng  người  căn  tánh  tối,  mà  nói 

các  pháp  như  huyễn  vắng  lặng,  vì  e  họ  sanh  chấp  kiến;  vì  hạng  người  căn 

tánh  sáng,  nói  tướng  hảo  của  chư  Phật,  bởi  họ  như  hoa  sen  chẳng  nhiễm 

trần."  Cho  nên  Tu  Bồ  Đề  là  bậc  giải  ngộ  lý  không  bậc  nhứt,  tuyệt  không 

danh tướng,  mà đức  Thế  Tôn  lại thọ  ký cho  ông  về sau thành Phật, hiệu  là 

Danh  Tướng  Như Lai. Thế thì  lý  mầu không danh  tướng chẳng  ngoài danh 

tướng, tất cả pháp mộng huyễn đều là Phật pháp chân thường. Và đi sâu đến 

chỗ viên dung, như đức Lục Tổ nói, thì phàm phu nguyên là Phật, phiền não 

tức  Bồ  Đề,  tất  cả  vô  minh  huyễn  vọng  đều  là  thể  viên  minh  chân  giác  của 

Như Lai tạng. 

2) Hỏi:  Kinh  Pháp  Bảo  Đàn  nói:  "Không  niệm,  niệm  mới  chánh.  Có  niệm, 

niệm thành tà." Như vậy, niệm Phật có phải là tà vọng chăng? 

- Đáp:  Về  đạo  lý  vô  sanh  vô  niệm,  đoạn  trước  đã  có  nói.  Nơi  đây  xin  đáp 

một cách thẳng tắt:  - Chẳng phải không  niệm Phật, không tụng kinh,  gọi  là 

vô niệm. Mà thường hằng niệm Phật tụng kinh, nhưng tâm địa rỗng không, 

chẳng chấp thấy mình có niệm tụng, mới gọi là vô niệm. Trái lại, dù ngồi an 

tĩnh lòng không suy nghĩ chi cả, mà còn cảm thấy biết cho mình, có sự ngồi 

thiền,  vẫn  gọi  là  "có  niệm".  Nếu  nghĩ  rằng  "không  niệm"  là  chẳng  niệm 

Phật, tụng  kinh, thuyết pháp, không có sự suy tư, thì thành  ra  gỗ đá;  muốn 

tránh  lỗi chấp có,  lại  lạc  vào  lỗi chấp  không.  Thế  thì đã trái  với  ý  kinh chỉ 

dạy. Cho nên đức Lục Tổ mới nói tiếp: "Có, Không đều chẳng tưởng. Ngồi 

được bạch ngưu xa". Bậc cao đức bên Tịnh Độ khi xưa, tuy hằng niệm Phật 

cầu vãng sanh, song chẳng chấp tướng niệm Phật cầu sanh, nên đã có lời kệ: 

Có niệm đồng không niệm, 

Không sanh tức là sanh, 

Chẳng phiền dời nửa bước. 

Thân đến Giác vương thành 

Nhưng, trên đây là nói tác phong tu niệm của bậc thượng căn. Với hàng căn 

cơ trung, hạ, cứ nên gắng công niệm Phật cho nhiều, dù còn chấp thấy mình 

có  niệm  có  tha  thiết  cầu  sanh,  cũng  là  điều  tốt.  Bởi  nếu  được  như thế,  khi 

mạng chung tất vãng sanh về Tây Phương, chừng ấy kết cuộc cũng sẽ chứng 

vào cảnh giới vô niệm vô sanh, đâu có điều đáng lo ngại! Bằng chẳng lượng 

sức  mình,  ưu  cầu  cao  thắng,  nê  chấp  theo  kinh  văn  trên,  đối  với  đạo  lý  vô 

niệm chưa thể làm nổi, với sự thấy có niệm Phật có cầu sanh lại không muốn 

thật hành, kết cuộc cả hai đều hỏng, vẫn chỉ là phàm phu trong vòng luân hồi 

thống khổ mà thôi! 

-  Hỏi:  Trong  Kinh  Pháp  Bảo  Đàn,  đức  Lục  Tổ  bảo:  "Người  phương  Đông 

tạo  tội,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Người  Tây  Phương  tạo  tội,  niệm 

Phật cầu sanh về cõi nào?" Như thế thì chỉ cốt làm sao diệt được tội, cần gì 

niệm Phật cầu vãng sanh? 

- Đáp:  Đức  Lục  Tổ  và  các  vị  cao  đức  bên  Thiền  Tông  đứng  trên  cương  vị 

truyền  bá tông chỉ duy  tâm,  nên  mỗi  lời  nói phải căn cứ theo chỗ  lập pháp 

của mình, đều chỉ ngay vào bản tánh, và đều lấy tâm làm chủ. Ý Ngài muốn 

bảo:  nếu  tâm  được  thanh  tịnh,  thì  tuy  ở  Ta  Bà  cũng  tự  tại  giải  thoát;  tâm 

không thanh tịnh dù ở Tây Phương vẫn bị khổ não luân hồi. Thật ra, đối với 

người tu Tịnh Độ hiểu đạo lý, lời nói của Tổ chỉ có tác dụng khuyến tấn, bảo 

phải niệm Phật đến chỗ tịnh tâm không còn chấp tướng; chớ không phải bác 

sự niệm  Phật cầu  vãng sanh. Đức Thích  Tôn, chư Phật khắp  mười  phương, 

chư  Đại  Bồ  Tát  và  chư  vị  Tổ  Sư  đều  khuyên  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương. Hai vị Tổ bên Thiền Tông ở Thiên Trúc là Mã Minh, Long Thọ đều 

khuyên niệm Phật; và chính ngài Long Thọ đã chứng ngôi Sơ Hoan Hỷ Địa, 

vãng sanh về Cực Lạc. Nếu đức Lục Tổ quả thật có ý bài bác sự Niệm Phật, 

thì chẳng hóa ra bài bác đức Thích Ca Mâu Ni, chư Phật, chư Bồ Tát, Tổ sư, 

và  cả  hai  vị  tiền  bối  trong  tông  của  mình  là  Mã  Minh,  Long  Thọ  hay  sao? 

Cho nên, nếu hiểu lầm rồi đem lời này chê bai niệm Phật, chính là bài xích 

và gieo mối oan cho đức Lục Tổ vậy. 

Lại, hành môn nào cũng có lý và sự. Lời của đức Lục Tổ là nói về lý, ngoài 

ra còn có sự tướng của đường tu, cần phải nghĩ đến. Ta thử đặt lại câu hỏi: 

"Người ở ngoài đời tạo tội, vào chùa am xuống tóc ăn chay giữ giới tìm nơi 

thanh vắng tu hành. Người ở chùa am tạo tội tìm nơi nào để tu?" Nếu chỉ y 

theo lý mà bác như vậy, thì việc xuất gia đến chùa am, ăn chay giữ giới, cho 

đến tụng kinh, niệm Phật, trì chú, tham thiền, đều là lỗi lầm hết cả hay sao? 

Pháp tu Tịnh Độ cũng thế, thật ra chẳng phải người Đông Phương do tạo tội 

mới  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  mà  niệm  Phật  cầu  về  Tây  Phương 

chính  là  muốn  mượn  thắng duyên tu  hành, để  mau chứng  lên quả Vô Sanh 

giải  thoát.  Dù  người  đã  tạo  nhiều  tội,  biết  hồi  tâm  sám  hối  niệm  Phật  cầu 

vãng  sanh,  cũng  là  vì  muốn  sớm  thoát  sanh  tử,  vẫn  không  ngoài  mục  đích 

này. Còn người ở Tây Phương Cực Lạc cũng không tạo tội, bởi khi đã về cõi 

ấy,  trên  có  Phật  Bồ  Tát,  dưới  có  các  bậc  thượng  thiện  nhơn,  xung  quanh 

mình  tiếng  chim  nói  pháp,  tiếng  nhạc  giảng  kinh,  không  còn  nhọc  lòng  lo 

đến vấn đề ăn mặc ở và các sự đau bịnh tai nạn oán thù, đường đạo chỉ thêm 

tiến lên, đâu còn có duyên gì để tạo tội? 

Kết lại, câu nói của đức Lục Tổ nên hiểu chỉ là lời khai thị về lý tánh thanh 

tịnh  để  khuyến  tấn  mà  thôi,  không  nên  nghĩ  lầm  đem  nó  để  bác  sự  tướng. 

Người niệm Phật nghe lời này, càng nên cố gắng niệm cho đến trình độ tâm 

không, mới hợp với ý của Tổ. 

---o0o--- 

Tiết 20 - Cần Phá Lối Chấp Nhị Biên 

Những  mối nghi về Tịnh Độ theo loại trên hãy còn nhiều. Đó do bởi người 

học  Phật  còn  lối  chấp  hai  bên,  chưa  dung  hóa  được  giữa  tánh  tướng,  có 

không, sự lý. Vì thế nên mới dùng tánh phá tướng, đem lý bác sự, lấy không 

bài có, và ngược lại, để gây thành những tranh chấp nghi vấn phân vân. Họ 

không ngờ sự lý tương tức, nghĩa là sự tức lý, lý tức sự, nếu phân chia ra mà 

nhận định thiên lệch, thì sự không thành chân sự, lý chẳng phải chân lý; cả 

đến tánh tướng, có không,  và các pháp  nhị biên khác cũng  như vậy. Vì thế 

trong Kinh Duy Ma Cật mới nói đến Bất Nhị pháp môn, nghĩa là pháp môn 

Không Hai, để phá trừ lối chấp hai bên đó. Không Hai là dung hóa tất cả để 

nhập vào tánh thể, chớ chẳng phải một. Đây mới thật là chân cảnh của duy 

tâm.  Ngoài  ra,  sự  lập  pháp  riêng  về  hữu  môn  hay  không  môn,  cũng  còn  ở 

trong vòng phương tiện quyền hóa mà thôi. 

Kinh nói: "Chán bỏ công đức hữu vi là nghiệp ma. Tham trước công đức vô 

vi cũng là nghiệp ma." Cổ đức cũng bảo: "Pháp hữu vi tuy huyễn, phế bỏ tất 

đạo  nghiệp  không  thành.  Pháp  vô  vi  tuy  chân,  chấp  lấy  thì  huệ  tánh  chẳng 

rộng."  Những  lời  này  chứng  minh  rõ,  trên  đường  tu,  sự  lý  không  thể  rời 

nhau.  Luận  Trung  Quán  lại  nói:  "Vì  chúng  sanh  thông  thường  chấp  trệ  nơi 

hình  thức  nên  kinh  giáo  mới  dùng  lý  không  để  phá  trừ.  Nếu  vừa  lìa  bịnh 

chấp có, lại rơi vào bịnh chấp không, tất chẳng còn thuốc gì chữa khỏi." Bởi 

lý Bát Nhã không nghe cao siêu mầu nhiệm, nên hàng trí thức khi xem đến 

những loại kinh này, phần nhiều hay vương vào chứng bịnh "nói lý", việc gì 

cũng  lý  thuyết  hóa,  khinh  thường  những  người  hành  trì  theo  sự  tướng,  gây 

thành  lỗi  ngã  mạn  tự  kiêu.  Miệng  họ  tuy  nói  không,  nhưng  hành  vi  lại  ở 

trong có, chính hợp với câu: 

Đầu mồm nói suốt trăm phần diệu. 

Dưới gót không ly một điểm trần! 

* Khi xưa, các bậc đại tri thức cũng thường dùng lý không để trừ bịnh chấp 

có, nhưng chỗ tu chúng cùng sự khai  hóa  của  những  vị ấy đúng  tư cách  và 

hợp cơ nghi, mới đem lại lợi ích. Chẳng hạn như câu chuyện sau đây: 

Có một vị thiền sư tu hành rất tinh tấn, ban đêm chẳng ngủ và thường ngồi 

mãi  không  nằm.  Nhưng  đã  lâu  năm  dụng  công,  sư  vẫn  chưa  chứng  ngộ. 

Trong  chùa  có  chú  Sa  Di  chẳng  biết  từ  đâu  đến,  xin  nhập  chúng.  Ông  này 

thường biếng trễ thậm chí nhiều phen tiếng chuông công phu khuya nổi lên, 

vẫn nằm lỳ mãi không ngồi dậy. Thiền sư biết được, gọi đến quở rằng: "Sao 

đã  vào  chùa  tu  mà  còn  lười  biếng  cứ  nằm  mãi  như  thế?  Chú  không  nghe 

trong  luật  dạy:  nghe chuông  mà  vẫn  nằm  không  ngồi dậy,  tương  lai sẽ đọa 

làm  thân rắn  hay sao?" Sa  Di đáp:  "Thầy  bảo tôi  thường  nằm sẽ thành con 

rắn; còn thầy chấp cứ ngồi mãi cũng thành con cóc, chớ có chứng ngộ được 

chi?" Sa Di nói xong liền ẩn mất. Nhưng vị thiền sư đã tỏ ngộ. Thì ra Sa Di 

này là một bậc đắc đạo, hiện thân đến khai hóa cho thiền sư. 

Ngoài  ra, còn câu chuyện Đơn Hà  Thiên  Nhiên  hòa thượng cỡi  lên cổ Phật 

và  chẽ  đốt  tượng  Phật  gỗ  để  phá  quan  niệm  chấp  Phật.  Sư  Pháp  Đạt  vì  ỷ 

mình  đã  tụng  ba  ngàn  bộ  kinh  Pháp  Hoa,  nên  lạy  đầu  không  chấm  đất,  bị 

đức  Lục  Tổ  quở,  để  phá  quan  niệm  chấp  pháp,  chấp  công  đức.  Ngài  Bắc 

Tháp  sau  khi  chứng  được  Đại  Tự Tại  Tam  Muội,  viết  danh  hiệu  Văn  Thù, 

Phổ Hiền lên chiếc khố để phá quan niệm chấp Thánh Tăng. 

Thuở xưa các bậc đại tri thức, mức tu chứng đã cao, biết tùy cơ nghi mà hóa 

đạo, lại những hành giả trong thời ấy có nhiều bậc thượng căn, nên sự giảng 

về lý "không" thường có lợi. Đời nay người trung, hạ căn nhiều, cách giảng 

hóa  nên  dung  hòa  sự  lý,  tánh  tướng,  mới  không  gây  nghi  ngờ  và  làm  thối 

đạo  tâm  của  người  học  Phật.  Nếu  đa  số  người  chưa  thể  một  bước  đi  thẳng 

vào  cảnh  chân  không  mà  bác  bỏ  hình  thức,  tất  sẽ  diễn  thành  tai  nạn  "chưa 

được lên bờ đã vội phá bỏ chiếc bè", làm sao tránh khỏi cảnh đắm chìm? Lại 

còn  một  điều  nên  để  ý,  nếu  nói  lý  không  mà  mình  chưa  được  không,  hoặc 

chưa  có  đôi  phần  tư  cách  nào  trên  sự  tu,  tất  chẳng  thể  cảm  hóa  người,  chỉ 

thành cuộc tranh chấp  hơn thua  vô  ích. Trước đây, bút  giả đã có  lần chứng 

kiến cảnh tượng ấy: Một đại đức thông  hiểu  giáo  lý ở  ngụ  nơi chùa  nọ dạy 

kinh.  Vị  sư  trụ  trì  đã  lớn  tuổi,  siêng  tụng  niệm  nhưng  chấp  theo  cách  thức 

xưa, thấy đại đức  lối sống tự do có  vẻ tân thời,  ý không ưa thích,  liền bảo: 

"Thầy khuyên dạy đạo  mà  ngày tối  không thấy tụng  một quyển kinh,  niệm 

một câu Phật, như vậy làm sao nêu mô phạm tu hành cho đại chúng?" Vị đại 

đức đáp: "Cách tu có nhiều lối, phải chạy theo hình thức như thầy, tối ngày 

tụng niệm, mới gọi là tu sao?" 

Kinh Kim Cang nói: 

Nhược dĩ sắc kiến ngã. 

Dĩ âm thanh cầu ngã, 

Thị nhơn hành tà đạo. 

Bất năng kiến Như Lai! 

"Chớ đức Lục Tổ khi xưa đâu có tụng kinh niệm Phật gì, mà Ngài cũng đắc 

đạo, làm Tổ được vậy?" Sư trụ trì đuối lý, đành lặng yên. Xét ra, sư trụ trì có 

lỗi  chấp  nê  hình  thức;  vị  đại  đức  tuy  nói  lý  cao,  song  thật  ra  cũng  chẳng 

tham  thiền  tịnh  niệm  chi  nên  đã  không  cảnh  giác  nổi  mà  còn  gây  thêm  sự 

bực bội cho sư. 

Trong hai lối chấp có và không, sự chấp không rất nguy hại. Kinh Lăng Già 

cùng Mật Nghiêm đều bảo: "Thà chấp có như non Tu, chớ chấp không như 

hạt cải". Chấp có, ý nói hằng kiêng nhân quả, sợ tội phước, lo giữ giới, tụng 

niệm, làm lành, tuy bị hình thức bó buộc không tự tại giải thoát, nhưng gây 

được  công  đức  và  thiện  căn.  Còn  chấp  không,  mình  đã  chưa  chứng  được 

chân không, lại chẳng chịu theo hình thức, siêng tu công đức, tất sẽ luân hồi 

sa đọa. 

Bút  giả  tự  xét  mình,  nghiệp chướng  nhiều, căn  tánh kém,  vẫn không  muốn 

lạm bàn đến đạo lý cao siêu, sợ e hạnh chẳng xứng lời, trở thành vọng ngữ. 

Nhưng với lòng thành muốn cho người dứt nghi ngờ sanh tín tâm niệm Phật, 

nên bất đắc dĩ phải thổ lộ ít nhiều. Hằng ví mình như người bại chân ngồi ở 

ngả ba đường, tuy không tự đi được, song cũng cố gắng chỉ nhắc hành khách 

tránh nẻo hiểm nguy, theo lối đi rộng bằng an ổn. Còn sự biện luận để phân 

biệt phải quấy kém hơn, tuyệt nhiên lòng không nghĩ đến! 

-ooOoo- 

Chương IV: Đệ Tứ Yếu - Niệm Phật Phải Quyết Định Nguyện Vãng 

Sanh 

Khải Đề: 

Sân lan trời ngã bóng chiều, 

Cảm thân phù thế ít nhiều ngẫn ngơ! 

Tranh đời dệt mộng vẩn vơ 

Say đua danh lợi, mê mờ sắc thanh. 

Cánh bèo sóng vỗ bập bềnh, 

Tại ai hay cũng gây nên bởi mình? 

Bể trần là mấy phù sinh, 

Thị phi thương ghét trong tình quẩn quanh 

Mà trông chiếc lá lìa cành, 

Dinh hư cõi tạm trong vành đó thôi! 

Mà trông ngọn nước chảy trôi! 

Mênh mang sáu nẻo biết rồi về đâu? 

Kiếp người nào có bao lâu 

Nắng mưa thôi cũng dãi dầu cỏ hoa! 

Lầu sương nhạt ánh trăng tà 

Hoàng lương một giấc tỉnh ra ngỡ ngàng! 

Chi bằng về cõi Liên Bang, 

Sen khoe sắc ngọc, gió đàn pháp âm. 

Trời giải thoát, cảnh thậm thâm 

An vui muôn kiếp tuyệt lầm lỗi xưa 

Chỉ câu niệm Phật đừng thưa, 

Chỉ bền tin nguyện tam thừa bước lên. 

Đài vàng sẵn đã ghi tên 

Cơ duyên sẵn đợi một nền đạo tâm. 

---o0o--- 

Mục A. Nguyện Thiết, Động Lực Chánh của Sự Vãng Sanh 

Tiết 21 - Tánh Cách Trọng Yếu Của Sự Phát Nguyện 

Như trên đã nói, yếu chỉ của môn Tịnh Độ là Tín, Nguyện, Hạnh. Muốn vào 

cửa pháp này, trước tiên hành giả phải tin cõi Cực Lạc có thật, và đức A Di 

Đà luôn luôn hộ niệm, sẵn sàng tiếp dẫn chúng sanh nào quy kính, niệm sáu 

chữ hồng danh kêu gọi đến Ngài. Lòng tin như thế gọi là Tín. Sau khi đã có 

lòng  tin,  hành  giả  phải  phát  tâm  chơn  thiết  cầu  thoát  ly  cõi  Ta  Bà  đầy  khổ 

lụy chướng duyên, mong muốn sanh về miền Cực Lạc an vui, sự thanh tịnh 

trang nghiêm vô lượng, để tu tiến hoàn thành mục đích tự độ độ tha. Đó gọi 

là Nguyện. Và khi đã phát nguyện như thế, lại cần phải thiết thật xưng niệm 

danh  hiệu  đức  A Di Đà cho đến trình độ tâm  Phật tương  ưng, để được tiếp 

dẫn. Đây gọi là Hạnh. Chương trước nói "Niệm Phật phải dứt trừ lòng nghi" 

là  thuyết  minh  về  Tín.  Chương  này  giảng  luận  về  Nguyện.  Chương  kế  sau 

tiếp tục đề cập đến phần hành trì, tức là Hạnh. Tín, Nguyện, Hạnh còn gọi là 

ba  món  tư  lương  của  môn  Tịnh  Độ.  Ví  như  người  đi  xa  phải  cụ  bị  chăn 

mùng  thuốc  men,  thức  ăn  mặc,  và  tiền  bạc,  để  có  đủ  sự  cần  dùng  khi  lên 

đường.  Người  tu  Tịnh  Độ  cũng  thế,  thiếu  lòng  tin  không  thể  phát  Nguyện. 

Có Tín, Nguyện mà chẳng thật hành, tức tu phần Hạnh, chỉ là Tín, Nguyện 

suông. Và nếu Hạnh đầy đủ mà thiếu sót Tín, Nguyện thì sự thật hành đó lạc 

lõng,  không  có  tiêu  chuẩn,  đường  lối.  Cho  nên  Tín,  Nguyện,  Hạnh  là  tư 

lương của kẻ đi đường xa về Cực Lạc. Đối với sự vãng sanh, ba điều này có 

tánh cách liên đới nhau, thiếu một, tất không thành tựu. 

*  Ngẫu  Ích  đại  sư,  một  bậc  tôn  túc  về  Tịnh  Độ  đã  dạy:  "Được  vãng  sanh 

cùng  chăng  toàn  do  Tín,  Nguyện  có  hay  không,  phẩm  vị  thấp  cao,  đều  bởi 

hành  trì sâu  hoặc cạn." Ngài  lại  bảo:  "Nếu không  Tín, Nguyện, dù trì  niệm 

câu hồng danh cho đến gió thổi không vào, mưa sa chẳng lọt, vững chắc như 

tường  đồng  vách  sắt,  cũng  không  được  vãng  sanh."  Người  niệm  Phật  tinh 

chuyên mà thiếu Tín, Nguyện, tùy công phu sâu cạn kết quả chỉ được hưởng 

phước  báu  nhơn  thiên,  khi  hết  phước  vẫn  phải  bị  luân  hồi  như cũ.  Như tại 

Việt Nam ta, vào đời Hậu Lê, có một vị sư ở chùa Quang Minh, công hạnh 

niệm  Phật  tuy  sâu  mà  vì  Nguyện  tâm  không  chí  thiết,  nên  khi  mãn  phần 

chuyển sanh  làm  một  vị đế  vương triều  nhà  Thanh bên  Trung  Hoa. Về sau 

nhà vua nhân dùng nước giếng của chùa ấy để rửa vết chữ son ghi tiền kiếp 

của mình trên vai, mới cảm khái làm mấy bài thi. Trong ấy có hai câu: 

Ngã bảng Tây Phương nhứt Phật tử, 

Vân hà lạc tại đế vương gia? 

Ý nói: Ta vốn là con của Phật A Di Đà ở Tây Phương, cớ sao lại lạc vào nhà 

đế vương như thế này? Tuy vua biết kiếp trước mình là vị sa môn niệm Phật 

ở chùa Quang Minh,  nhưng  vì trong  ngôi  vị đế  vương, cảnh phước  lạc quá 

nhiều,  nên cũng không tu  hành được. Niệm  Phật  mà thiếu  Tín, Nguyện kết 

quả là như thế! Cho nên, xét kỹ lại lời của Ngẫu Ích đại sư, ta thấy phẩm vị 

cao  thấp  không  phải  là  vấn  đề,  mà  vấn  đề  chính  là:  "được  vãng  sanh  cùng 

chăng." Mà muốn được vãng sanh, Tín Nguyện là điều kiện phải có, và điểm 

cần yếu nhất lại là chữ Nguyện. Đại sư lại nhấn mạnh: "Nếu Tín Nguyện bền 

chắc,  khi  lâm  chung,  chỉ  xưng  danh  hiệu  mười  niệm  hay  một  niệm,  cũng 

quyết  được  vãng  sanh.  Trái  lại,  công  hành  trì  tuy  vững  như vách  sắt  tường 

đồng,  mà  Tín  Nguyện  yếu,  kết  quả  chỉ  hưởng  được  phước  báo  nhơn  thiên 

mà  thôi."  Lời  này  chỉ  rõ:  thà  Tín,  Nguyện  bền  chắc,  dù  phần  Hạnh  kém  ít 

cũng được vãng sanh giải thoát. Xem đây ta thấy, đối với người tu Tịnh Độ, 

tâm Nguyện chơn thiết có tánh cách trọng yếu là dường bao! 

---o0o--- 

Tiết 22 - Kinh Văn Khuyên Phát Nguyện 

Về  động  lực  hướng  dẫn  của  chữ  Nguyện,  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  có  nói:  "Người  này  khi  sắp  mạng  chung,  trong 

khoảng  sát  na  rốt  sau,  tất  cả  các  căn  thảy  đều  tan  hoại,  tất  cả  quyến  thuộc 

thảy  đều  lìa  bỏ,  tất  cả  oai  thế  thảy  đều  lui  mất.  Duy  có  nguyện  vương  này 

chẳng rời bỏ nhau, trong tất cả thời, nó đều dẫn dắt ở trước. Và trong khoảng 

một sát na, kẻ ấy liền được vãng sanh về thế giới Cực Lạc." 

Bởi thấy rõ công dụng cần yếu của sự phát nguyện, nên trong Kinh A Di Đà, 

đức Thích Tôn cứ mãi nhắc đi nhắc lại điểm ấy, qua các đoạn văn như sau: 

* "Lại nữa, Xá Lợi Phất! Chúng sanh về cõi nước Cực Lạc đều là hàng A Bệ 

Bạt Trí. Trong ấy có nhiều bậc Nhất Sanh Bổ Xứ, số lượng rất đông, không 

thể dùng toán số tính biết được, chỉ có thể lấy số không lường không ngằn a 

tăng  kỳ  để  nói  mà  thôi.  Xá  Lợi  Phất!  Chúng  sanh  nghe  rồi,  phải  nên  phát 

nguyện cầu sanh về cõi kia. Bởi tại sao? Vì được cùng các bậc thượng thiện 

nhơn như thế đồng họp một chỗ. 

...  Xá  Lợi  Phất!  Ta  thấy  sự  lợi  ích  đó,  nên  nói  lời  này.  Nếu  có  chúng  sanh 

nào nghe lời nói đây, phải nên phát nguyện cầu sanh về quốc độ ấy. 

...  Xá  Lợi  Phất!  Nếu  có  người  đã  phát  nguyện,  đang  phát  nguyện,  sẽ  phát 

nguyện,  muốn  sanh  về  nước  Phật  A  Di  Đà,  những  người  đó  hoặc  đã  sanh, 

hoặc đang sanh,  hoặc sẽ sanh, đều  được không thối chuyển  nơi quả  A Nậu 

Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  ở  cõi  nước  kia.  Cho  nên  Xá  Lợi  Phất!  Các 

thiện nam tử, thiện nữ nhơn nếu có lòng tin, phải nên phát nguyện cầu sanh 

về quốc độ ấy." 

Như trên, ta thấy đức Thích Tôn mãi nhắc đi nhắc lại hai chữ "phát nguyện" 

lời ý đều khẩn thiết. Cho đến phần kết cuộc của kinh văn, Ngài cũng vẫn đôi 

ba phen bảo phải phát nguyện cầu sanh. Tại sao thế? Vì nếu về cõi Cực Lạc, 

sẽ được ở cảnh giới vô cùng mầu đẹp trang nghiêm, được thân kim cương đủ 

ba  mươi  hai  tướng  tốt,  dứt  hẳn  nỗi  khổ  sanh  già  bịnh  chết;  được  gần  gũi 

Phật, chư đại  Bồ Tát  và  hội  họp  với các bậc thượng thiện  nhơn; được  thần 

thông Tam Muội, không còn thối chuyển nơi quả vô thượng Bồ Đề. Bởi trí 

huệ của Phật nhìn thấy rất nhiều sự lợi ích như thế, Ngài mới vận lòng từ bi 

vì cứu độ loài hữu tình mà khuyên phát nguyện vãng sanh. Lòng bi mẫn của 

đức Thích Ca Thế Tôn, thật là vô lượng. 

---o0o--- 

Tiết 23 - Thử Xét Qua Những Tâm Nguyện Cầu Vãng Sanh 

Nơi  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đức  Thích  Tôn  đã  kể  lược  qua  trong  mười  bốn 

quốc độ có bao nhiêu Bồ Tát được sanh về Cực Lạc. Riêng cõi Ta Bà này có 

sáu mươi bảy ức bậc Bất Thối Bồ Tát được vãng sanh, còn số tiểu hạnh Bồ 

Tát  và  những  chúng  sanh  tu  tập  chút  ích  công  đức  được  vãng  sanh  nhiều 

không  xiết kể! —  mười ba quốc độ  kia,  là cõi  nước của các đức Phật  như: 

Viễn Chiếu Như Lai, Bảo Tạng Như Lai, Vô Lượng Âm Như Lai, Cam Lồ 

Vị Như Lai, Long Thắng Như Lai, Thắng Lực Như Lai, Sư Tử Như Lai, Ly 

Cấu  Quang  Như  Lai,  Đức  Thủ  Như  Lai,  Diệu  Đức  Sơn  Như  Lai,  Nhơn 

Vương Như Lai, Vô Thượng Hoa Như Lai, Vô Úy Như Lai; mỗi quốc độ có 

từ  mười  ức  cho  đến  vô  số  Bồ  Tát  vãng  sanh  về  Cực  Lạc.  Đây  là  chỉ  kể 

những  bậc  đại  Bồ  Tát;  còn  hàng  tiểu  hạnh  Bồ  Tát  và  phàm  phu  thì  nhiều 

không thể  nói  xiết được! Đức Phật  lại  bảo:  "Đó  là chỉ  lược thuật qua trong 

mười bốn quốc độ. Nếu phải kể tất cả hàng Bồ Tát ở mười phương thế giới 

sanh  về  Cực  Lạc,  thì dù  có  nói  luôn  đêm  ngày  trong  một  kiếp  cũng  không 

thể hết!" 

* Có người hỏi: - Như thế cõi Cực Lạc làm sao dung chứa cho xiết được? 

- Xin đáp: Theo trong kinh, có đức Phật lấy một cõi đại thiên làm một Phật 

độ.  Có  đức  Phật  lấy  nhiều  hằng  hà  sa  cõi  đại  thiên  làm  một  Phật  độ.  Như 

Kinh  Pháp  Hoa  nói,  ngài  Phú  Lâu  Na  sau  sẽ  thành  Phật  hiệu  là  Phát  Minh 

Như Lai; đức Phật này lấy hằng hà sa cõi đại thiên thế giới làm một Phật độ. 

Đức Thích Ca Thế Tôn ta làm giáo chủ một cõi đại thiên gọi là Ta Bà, gồm 

một  ngàn triệu thế  giới  nhỏ. Ngài  hóa thân thành  một  ngàn triệu đức Thích 

Ca  ở  những  thế  giới  nhỏ  ấy,  thị  hiện  từ  lúc  giáng  sanh  cho  đến  nhập  Niết 

Bàn  để  thuyết  pháp.  Thế  thì  cõi  Cực  Lạc  có  thể  bao  gồm  từ  ức  triệu  đến 

hằng  hà sa cõi đại thiên  lo  gì không đủ chỗ dung chứa!  Lại  nữa,  y báo tùy 

nơi  chánh  báo  mà  hiện.  Nếu  số  người  vãng  sanh  đông  nhiều  bao  nhiêu,  tất 

cảnh giới cũng tùy đó mà hiện rộng rãi bấy nhiêu. Nguyện lực và phước lực 

của  Phật  A  Di  Đà  vô  biên,  có  thể  tùy  số  vãng  sanh  mà  trang  nghiêm  tịnh 

cảnh. 

- Lại hỏi: Theo Kinh A Di Đà, mỗi phương trong  mười phương thế giới, có 

hằng hà sa số chư Phật đều ở nơi quốc độ mình khen nói pháp môn Tịnh Độ, 

khuyên  sanh  về  Cực  Lạc.  Như  vậy,  có  thể  đồng  thời  vô  lượng  chúng  hữu 

tình đều vãng sanh, Phật A Di Đà làm sao tiếp dẫn cho xiết? 

- Đáp: Như trên trời chỉ một vầng trăng mà từ nhiều biển sông ao hồ to, cho 

đến  mỗi  hạt  sương  nhỏ,  đều  có  bóng  nguyệt  và  nhuần  thắm  ánh  trăng.  Lại 

tùy theo địa phương mình, mỗi người đều trông thấy và tiếp nhận được ánh 

trăng mát dịu. Lời xưa nói: 

Hoa nở không phân nhà đói khó. 

Trăng soi đồng sáng khắp non sông. 

Phật A Di Đà cũng thế, với chân tâm sáng lặng bao hàm, Ngài có thể phóng 

vô lượng ánh quang minh, nhiếp thọ từ bậc đại Bồ Tát đến chúng sanh nhiều 

tội ác xưng niệm câu hồng danh, và đồng thời tùy cơ hiện ra số thân như vi 

trần tiếp dẫn vô lượng chúng hữu tình khắp mười phương sanh về Cực Lạc. 

* Như trên, ta thấy chúng sanh sanh về Cực Lạc nhiều không thể kể xiết, còn 

hơn  vô  số  điểm  giọt  mưa.  Nhưng  xét  chung  về  tâm  nguyện  cầu  sanh  của 

những vị ấy, ta có thể chia làm ba hạng: 

Hạng  thứ  nhất,  là  những  phàm  phu  thấp  kém  nhưng  chân  thật,  không  hiểu 

công đức cùng sự trang nghiêm ở Tịnh Độ, chỉ cảm nghĩ đời sống nhiều vất 

vã khổ nhọc, cõi Ta Bà đầy chán nản lo phiền, nên nguyện sanh về cõi nước 

thanh tịnh an vui. 

Hạng  thứ  hai,  tuy  cũng  là  phàm  phu  nhưng  có  trí  huệ  và  chí  nguyện  lớn, 

muốn  sanh  về  Cực  Lạc  để  bảo  đảm  thoát  ly  nẻo  luân  hồi,  mau  chứng  đạo 

quả, hoàn thành chí nguyện tự độ độ tha. 

Hạng thứ ba, gồm từ hàng tiểu thánh đã thoát ly vòng sống chết cho đến bậc 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  vì  muốn  mau  tiến  lên  thượng  địa,  muốn  học  hỏi  diệu 

pháp thành Phật, nên phát nguyện vãng sanh. 

Như vậy, ta thấy cầu về Tịnh Độ không phải chỉ có hạng người vì chán cảnh 

khổ  miền  ngũ  trược,  mà  cũng  có  hạng  người  vì  thương  xót  muốn  tế  độ 

chúng sanh cõi Ta Bà; cho đến những bậc vì trên cầu Phật đạo, dưới độ quần 

mê ở khắp mười phương thế giới. Tuy sở nguyện có thấp cao, nhưng khi đã 

sanh về Cực Lạc, thì cũng đồng được sự lợi ích như nhau, nghĩa là tất cả đều 

không  thối  chuyển,  đạt  đến  mục  đích  thành  Phật  lợi  sanh.  Cổ  đức  đã  bảo: 

"Pháp môn Tịnh Độ rất cao thâm mầu nhiệm, duy có Phật với Phật mới biết 

hết  được,  vì bậc Đẳng  Giác còn  nguyện  vãng sanh,  ngôi Nhất  Sanh  Bổ Xứ 

còn  phải  trụ  nơi  miền  Cực  Lạc  để  học  hỏi.  Các  kinh  Đại  Thừa  như:  Hoa 

Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Đại  Bảo  Tích  v.v...  đều  khen  ngợi  Tịnh  Độ  và  đề  cập 

đến sự vãng sanh." Pháp môn đã vi diệu đem lại nhiều sự lợi ích như thế, tuy 

có vô lượng vô biên chúng hữu tình ở mười phương sanh về Cực Lạc, nhưng 

đức  Thích  Tôn  chưa  mãn  ý,  còn  muốn  cho  số  tín  nguyện  vãng  sanh  càng 

được  nhiều  hơn.  Cho  nên  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Ngài  đã  than  thở  và 

khuyến tấn: 

Cõi Phật Vô Lượng Thọ 

Hàng Thanh Văn, Bồ Tát 

Công đức và trí huệ 

Không có thể khen nói! 

Lại nơi cõi nước kia 

Nhiệm mầu cực an vui. 

Sự thanh tịnh như thế, 

Sao không gắng làm lành 

Mà niệm đạo tự nhiên?... 

Đều phải siêng tinh tấn 

Gắng sức tự mong cầu 

Vãng sanh cõi An Lạc. 

Tất lên chỗ siêu tuyệt 

Vượt ngang năm nẻo ác 

Ác đạo tự nhiên đóng 

Thăng đạo không cùng tận. 

Dễ sanh mà không người! 

Cõi kia không cảnh nghịch 

Tự nhiên thuận tiến lên. 

Sao không xả việc đời 

Siêng tu cầu đạo đức? 

Để được kiếp sống lâu 

Thọ, vui không cùng cực... 

Lại  cũng  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  để  tỏ  sự  trân  quý  tuyệt  vời  của  môn 

Tịnh Độ, đức Thế Tôn đã nói: "Giả sử có cơn lửa lớn cháy phừng đầy khắp 

cả tam  thiên đại  thiên thế  giới,  vì cầu  nghe kinh pháp  này  phải  vượt ngang 

qua nơi ấy, cũng nên vui vẻ tin ưa mà cầu, để được thọ trì đọc tụng, như lời 

dạy mà tu hành. Tại sao thế? Bởi vì có rất nhiều bậc Bồ Tát muốn nghe kinh 

này mà không được nghe. Nếu có chúng sanh nào được nghe và tín thọ kinh 

này, tất sẽ không thối chuyển nơi đạo Vô Thượng." 

Kinh pháp đã  quý báu có  nhiều  lợi  ích  như thế,  nên đức Thế  Tôn  từng căn 

dặn sau khi Ngài diệt độ, không nên sanh lòng nghi hoặc đối với pháp này. 

Nhưng tiếc thay, có những kẻ học Phật chưa thấu đáo đã không tin, lại đem 

kinh này giải thích theo lối chấp lý bỏ sự, thành ra xuyên tạc hủy báng, thật 

đáng thương buồn! Các bậc tôn túc khi xưa đã nói: "Đối với môn Tịnh Độ, 

duy có hai hạng người được lợi ích. Một là hạng tối dốt nhưng chân thật chỉ 

nghe lời dạy liền một bề tin nhận mà hành trì theo. Hai là hạng trí huệ sâu có 

căn  lành  về  Tịnh  Độ,  thông  suốt  tánh  tướng,  hiểu  rõ  công  đức  niệm  Phật, 

nên  quyết  lòng  tín  phụng.  Còn  hạng  trí  thức  thông  thường,  hiểu  cho  thâm 

đáo  thì  không  hiểu  thấu,  mà  tin  như kẻ  tối  dốt  họ  lại  không  thể  tin.  Vì  thế 

hạng này khó được sự lợi ích." 

Nhưng,  mọi  sự  đều  có  nhân  duyên.  Chỉ  mong  cho  những  vị  được  phước 

phận với môn này, sau khi nghe lời dẫn giải trên, càng củng cố thêm lòng tín 

nguyện. 

---o0o--- 

Mục B. Giới Thiệu Lời Văn Phát Nguyện Của Tiền Nhơn 

Tiết 24 - Văn Phát Nguyện Của Ngài Liên Trì Và Từ Vân 

Trong  mỗi  thời  khóa  Tịnh  Độ,  sau  khi  trì  niệm,  hành  giả  liền  lễ  Phật  cầu 

chứng minh, rồi quỳ xuống đọc lời văn sám nguyện hồi hướng. Phần này rất 

quan trọng, vì là lúc dùng tâm niệm mình đem công đức đã tu quy hướng về 

nơi mình mong muốn. Như chiếc thuyền trôi đi, tuy do kẻ chèo hay động cơ 

thúc đẩy, nhưng nó đến tiêu điểm nào là bởi người lèo lái. Phần phát nguyện 

của  người tu  Tịnh  Độ, tức  là  giai đoạn dùng  tâm  niệm  lái con thuyền  niệm 

Phật hướng về Tây Phương. Nhưng có nhiều liên hữu không chú ý tới điểm 

này, lại tuyên đọc những bài văn có tính cách khuyến tu hơn là sám nguyện. 

Đại để  như các bài:  "Chốn thảo  lư an cư dưỡng tánh"  hay "Cuộc hồng trần 

xây vần quá ngán". Kiếp phù sinh tụ tán mấy lăm hồi" chẳng hạn. Đọc như 

thế là đã đi sai với nghi thức tu Tịnh Độ. 

Nay  xin  giới  thiệu  ra  đây  ít bài  văn  Tịnh  Độ  của  tiên  đức  khi  xưa.  Về  văn 

phát  nguyện,  có  vị  thích  lời  văn  dài  để  nương  theo  đó  mà  sanh  tâm  khẩn 

thiết, có vị lại ưa lời văn ngắn gọn  mà đầy đủ ý nghĩa cầu sanh. Vì thế, bút 

giả xin chọn lựa hai bài theo tiêu chuẩn trên diễn dịch ra, để mong đáp ứng 

phần nào sở thích của hàng liên hữu. 

* Bài văn phát nguyện của Liên Trì đại sư: 

Cúi lạy phương Tây cõi An Lạc 

Tiếp dẫn chúng sanh Đại Đạo Sư, 

Nay con phát nguyện, nguyện vãng sanh 

Nhờ lượng từ bi thương nhiếp thọ! 

Nay con khắp vì, bốn ân ba cõi, pháp giới chúng sanh, cầu đạo Bồ Đề, Nhất 

Thừa  của  Phật;  chuyên  tâm  trì  niệm,  hồng  danh  muôn  đức,  Phật  A  Di  Đà, 

nguyện sanh Tịnh Độ. Lại bởi chúng con, nghiệp nặng phước khinh, chướng 

sâu huệ cạn, nhiễm tâm dễ động, tịnh đức khó thành, nay đối Từ Tôn, kính 

gieo  năm  vóc,  bày  tỏ  một  lòng,  chí  thành  sám  hối.  Con  và  chúng  sanh, 

khoáng  kiếp  đến  nay,  mê  bản  tịnh  tâm,  buông  tham  sân  si,  nhiễm  dơ  ba 

nghiệp,  vô  lượng  vô  biên,  tội  cấu  đã  gây,  vô  lượng  vô  biên,  nghiệp  oan  đã 

kết,  nguyện  đều  tiêu  diệt.  Nguyện  từ  hôm  nay,  lập  thệ  nguyện  sâu,  xa  lìa 

pháp ác, thề không còn tạo, siêng tu đạo thánh, thề chẳng biếng lui, thề thành 

chánh  giác, thề độ chúng sanh. Xin đức Từ Tôn, dùng  nguyện từ bi, chứng 

biết  lòng  con,  thương  xót  đến  con,  gia  bị  cho  con.  Nguyện  khi  thiền  quán, 

hoặc lúc mộng  mơ, được thấy thân vàng, A Di Đà Phật, được chơi cõi tịnh, 

của đấng Đạo Sư, được nhờ Từ Tôn, cam lộ rưới đầu, quang minh chiếu thể, 

tay  xoa đảnh con, áo đắp thân con, khiến cho chúng con, chướng cũ tự trừ, 

căn  lành  thêm  lớn,  mau  tiêu  phiền  não,  chóng  phá  vô  minh,  viên  giác  tâm 

mầu, sáng bừng  mở rộng, tịch quang cảnh thật, thường được hiện tiền. Đến 

lúc lâm chung, biết ngày giờ trước, thân không tất cả, bịnh khổ ách nạn, tâm 

dứt tất cả, tham luyến  mê hoặc, các căn vui đẹp, chánh niệm phân minh, xả 

báo an lành, như vào thiền định. Phật A Di Đà, Quán Âm Thế Chí, cùng chư 

Hiền  Thánh,  ánh  lành  tiếp  dẫn,  tay  báu  dắt  dìu,  lầu  các  tràng  phang,  nhạc 

trời  hương  lạ,  Tây  Phương  cảnh  Phật,  bày  hiện  rõ  ràng.  Khiến  cho  chúng 

sanh,  kẻ  thấy  người  nghe,  mừng  vui  khen  cảm,  phát  Bồ  Đề  tâm.  Bấy  giờ 

thân con, ngồi đài Kim Cang, bay theo sau Phật, khoảng khảy ngón tay, sanh 

vào sen báu, nơi ao Thất Bảo, ở cõi Tây Phương. Rồi khi hoa nở, thấy Phật 

Bồ Tát, nghe tiếng pháp mầu, chứng Vô Sanh Nhẫn, giây phút lại đi, thừa sự 

chư Phật,  nhờ ân thọ ký. Được thọ  ký  xong, ba thân bốn trí,  năm  nhãn sáu 

thông, vô lượng trăm ngàn, môn Đà Ra Ni, tất cả công đức, thảy đều thành 

tựu. Từ đó về sau, không rời An Dưỡng, trở lại Ta Bà, phân thân vô số, khắp 

cả  mười phương, dùng sức thần thông, tự tại khó  nghĩ,  và các phương tiện, 

độ thoát chúng sanh, đều khiến  lìa  nhiễm, chứng  được tịnh tâm, đồng sanh 

Tây Phương, lên ngôi Bất Thối. 

Nguyện  lớn  như  vậy,  thế  giới  không  tận,  chúng  sanh  không  tận,  nghiệp  và 

phiền  não,  thảy  đều  không  tận,  đại  nguyện  của  con,  cũng  không  cùng  tận. 

Nay con lễ Phật, phát nguyện tu trì, xin đem công đức, hồi thí hữu tình, bốn 

ân khắp báo, ba cõi đều nhờ, pháp giới chúng sanh, đồng thành chủng trí. 

* Bài văn phát nguyện của Từ Vân sám chủ: 

Một lòng quy mạng, thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà. Xin đem ánh tịnh, soi 

chiếu thân con, dùng nguyện từ bi, mà nhiếp thọ con. Nay con chánh niệm, 

xưng hiệu Như Lai, vì đạo Bồ Đề, cầu sanh Tịnh Độ. Xưa Phật lập thệ: 'Nếu 

chúng  sanh  nào,  muốn  về  nước  ta,  hết  lòng  tin  ưa,  xưng  danh  hiệu  ta,  cho 

đến  mười  niệm,  như  không  được  sanh,  ta  không  thành  Phật.'  Nay  con 

nguyện nương, nhân duyên niệm Phật, được vào biển thệ, của đức Như Lai, 

nhờ sức Thế Tôn, tiêu trừ các tội, thêm lớn căn lành. Con nguyện lâm chung, 

biết  ngày  giờ  trước,  thân  không  bịnh  khổ,  tâm  không  tham  luyến,  ý  không 

điên  đảo,  như  vào  thiền  định.  Phật  cùng  Thánh  chúng,  tay  bưng  đài  vàng, 

đến  tiếp  dẫn  con.  Trong  khoảng  sát  na,  con  về  Cực  Lạc,  hoa  nở  thấy  Phật, 

được  nghe  Phật  Thừa,  tỏ  thông  Phật  huệ,  độ  khắp  chúng  sanh,  mãn  Bồ  Đề 

nguyện. 

Xin đem công đức trì tụng này 

Hồi hướng bốn ân và ba cõi 

Nguyện khắp pháp giới các chúng sanh 

Đều sanh Cực Lạc thành Phật đạo. 

---o0o--- 

Tiết 25 - Phát Nguyện Cần Phải Khẩn Thiết 

Ngoài  hai  bài  văn  trên,  còn  có  bài  văn  sau  đây  mà  trong  quyển  Phật  Thất 

Nghi  cho  là  xưa  nay  đã  có  rất  nhiều  linh  cảm.  Có  vị  đang  lúc  đọc  nguyện 

văn  này, bỗng thấy các tướng  lành; có  vị trong  giấc  mơ thấy Phật  A Di Đà 

phóng  quang  chiếu  soi.  Những  sự  cảm  ứng  như  thế  rất  nhiều,  không  thể 

thuật ra hết. Đây là bài nguyện văn ấy: 

Đệ  tử  chúng  con,  hiện  là  phàm  phu,  trong  vòng  sanh  tử,  tội  chướng  sâu 

nặng,  luân chuyển sáu đường, khổ không  nói được. Nay  gặp tri thức, được 

nghe danh hiệu, bản nguyện công đức, của Phật Di Đà, một lòng xưng niệm, 

cầu  nguyện  vãng  sanh.  Nguyện  Phật  từ  bi,  xót  thương  chẳng  bỏ,  phóng 

quang  nhiếp  thọ.  Đệ  tử  chúng  con,  chưa  biết  thân  Phật,  tướng  tốt  quang 

minh,  nguyện  Phật  thị  hiện,  cho  con  được  thấy.  Lại  thấy  tướng  mầu,  Quán 

Âm Thế Chí, các chúng Bồ Tát và thế giới kia, thanh tịnh trang nghiêm, vẻ 

đẹp quang minh, xin đều thấy rõ. 

Con nguyện lâm chung không chướng ngại, 

A Di Đà đến rước từ xa. 

Quán Âm cam lồ rưới nơi đầu 

Thế Chí kim đài trao đỡ gót. 

Trong một sát na lìa ngũ trược, 

Khoảng tay co duỗi đến liên trì. 

Khi hoa sen nở thấy Từ Tôn 

Nghe tiếng pháp sâu lòng sáng tỏ. 

Nghe xong liền ngộ Vô Sanh Nhẫn, 

Không rời An Dưỡng lại Ta Bà. 

Khéo đem phương tiện lợi quần sanh 

Hay lấy trần lao làm Phật sự, 

Con nguyện như thế Phật chứng tri. 

Kết cuộc về sau được thành tựu. 

*  Nếu  người  dốt chữ, ký ức kém, không thể  ghi  nhớ dài dòng,  nên khuyên 

dạy họ học thuộc lòng câu phát nguyện sau đây: "Ngày... tháng... năm..., đệ 

tử... nguyện đem công đức này cầu khi mãn phần được Phật tiếp dẫn về Cực 

Lạc để  trên  thành  Phật đạo, dưới độ chúng sanh." Cầu  nguyện  vắn  tắt kèm 

theo  ngày  tháng  năm  như  trên,  có  tác  dụng  gây  ý  thức  mạnh,  khiến  người 

niệm  Phật  lúc  nào  tâm  tư  cũng  hướng  về  Cực  Lạc,  hằng  nhớ  đến  sự  vãng 

sanh.  Chi  tiết  nhỏ  này  cũng  là  một  phương  tiện  làm  cho  sức  nguyện  thêm 

mạnh mẽ bền chắc. 

Phàm khi phát nguyện, phải từ trong thâm tâm khẩn thiết nói ra, nếu chỉ tùy 

tiện đọc cho xong, lòng không khẩn thiết, tất hạnh niệm Phật cũng khó chân 

thành.Ấn Quang pháp sư đã bảo: "Thành khẩn là yếu tố để đi đến nhất tâm 

bất loạn. Có một phần thành khẩn, tiêu một phần tội nghiệp, sanh một phần 

phước huệ. Có mười phần thành khẩn, tiêu mười phần tội nghiệp, sanh mười 

phần  phước  huệ."  Người  xưa  cũng  nói:  "Thành  tâm  sở  chí,  kim  thạch  vị 

khai"; ý nói: sức thành khẩn hướng đến đâu, có thể chẻ núi phá vàng đến đó. 

Sự quyết tâm có năng lực rất mạnh. Bút giả nhớ trong quyển sách nọ có kể 

chuyện  một vị bác sĩ bên Pháp tuổi trẻ, góa vợ, buồn lòng đến  miền quê du 

ngoạn để giải khuây. Nhân khi ngụ ở nhà người thợ rèn, thấy cô gái con gia 

chủ có sắc đẹp,  mới tỏ thật chuyện  mình,  xin cưới cô  này  làm  vợ,  và  được 

chấp thuận. Nhưng lúc chưa làm lễ cưới, bác sĩ đã ăn nằm với cô gái, rồi bỏ 

về  đô  thị.  Người  thợ  rèn  thấy  con  gái  bụng  ngày  một  lớn,  chàng  sở  khanh 

tuyệt tích như cánh chim hồng, nghĩ mình nhà nghèo thế yếu không thể kiện 

thưa,  tức  giận  quá  mỗi  buổi  chiều  cầm  búa  đập  vào  tấm  sắt  kêu  gọi  tên  vị 

bác sĩ đòi đánh bể đầu, để tiết bớt niềm phẫn hận. Nhưng ở đô thành cứ vào 

năm giờ chiều, vị bác sĩ nọ bỗng ôm đầu rên la, chữa trị đủ cách vẫn không 

khỏi.  Sau  người  bạn  của  bác  sĩ  trong  lúc  về  thăm  quê,  vào  buổi  chiều  đi 

ngang  nhà  thợ  rèn  nghe  tiếng  đập  sắt  và  kêu  gọi  tên  bạn  mình  trách  mắng, 

mới vào gạn hỏi. Khi hiểu rõ sự việc, suy gẫm ra biết nguyên nhân căn bịnh 

của bạn  mình. Ông  về khuyên  vị bác sĩ phải đến  xin  lỗi  và cưới cô  gái con 

người thợ rèn. Sau khi hôn lễ thành, bịnh vị bác sĩ mới khỏi. 

Ấy tâm lực có sức mạnh vô hình như thế. Nếu ý thức câu chuyện trên mà chí 

tâm  phát  nguyện  niệm  Phật,  lo  gì  không  được  sự  cảm  thông!  Tóm  lại,  tín 

nguyện  là  huệ  hạnh,  niệm  Phật  là  hành  hạnh;  huệ  hạnh  như  đôi  mắt,  hành 

hạnh  như  đôi  chân.  Chân  và  mắt  phải  nương  nhau,  nguyện  cùng  hạnh  đều 

khẩn thiết, như thế mới đi đến được Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

-ooOoo- 

Chương V: Đệ Ngũ Yếu - Niệm Phật Phải Hành Trì Cho Thiết Thật 

Khải Đề: 

Lặng ngồi chốn tĩnh lâu 

Trăng sáng, gió canh thâu! 

Bát nhã hương lòng nhẹ. 

Lăng Già niệm ý sâu 

Phật, Tâm chung một vẻ 

Thiền, Tịnh chẳng hai mầu 

Ngưng chuỗi, thầm riêng hỏi 

Hoa đêm điểm điểm đầu... 

---o0o--- 

Mục A. Môn Niệm Phật Với Tứ Đoạt Và Tứ Hạnh 

Tiết 26 - Hạnh Tinh Chuyên Cũng Là Điểm Không Thể Thiếu 

Như  trên  đã  nói,  điểm  thiết  yếu  của  môn  Niệm  Phật  là  phải  phát  nguyện 

vãng sanh. Nếu nghĩ rằng: "Ta chỉ cầu niệm hồng danh  muôn đức của Phật 

A Di Đà cho thật  nhiều, tự nhiên sẽ có  vô lượng công đức; dù không  vãng 

sanh, công đức ấy cũng chẳng  mất." Nghĩ  như thế  là sai  lầm  nguy  hiểm  và 

thiếu  trí  huệ.  Bởi  có  hạnh  mà  không  nguyện  thì  công  đức  ấy  sẽ  biến  thành 

phước báo ở đời sau. Đời thứ hai đã hưởng si phước tất dễ tạo nghiệp, sang 

đời thứ ba nhất định phải bị đọa lạc tam đồ, đó là điều sai lầm, nguy hiểm! 

Vì thế, ở trên mới gọi tín nguyện là "huệ hạnh". 

*  Đã  có  đủ  Tín  Nguyện  mà  thiếu  phần  Hạnh,  ví  như  chiếc  thuyền  có  lái 

không chèo, cũng không thể vãng sanh. Có kẻ nghe nói: "Chỉ cần tín nguyện 

chân  thiết,  khi  lâm  chung  mười  niệm  hay  một  niệm  cũng  quyết  được  sanh 

Tây Phương", thì  liền  nghĩ rằng: "Nếu  như thế cần chi phải  vội  gấp, để lúc 

sắp  chết  niệm  Phật  cũng  được!"  Ý  niệm  này  cũng  sai  lầm,  bởi  vì  quá  xem 

thường  hành  môn  Niệm  Phật.  Phải  biết,  điểm  quan  yếu  để  vãng  sanh,  theo 

trong kinh văn là: "Người ấy khi lâm chung lòng không điên đảo". (Thị nhơn 

chung thời tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc quốc 

độ  - Kinh  Phật  Thuyết  A  Di  Đà).  Như quả  lúc  lâm  chung  lòng  không  điên 

đảo, thì niệm mười niệm hay một niệm cũng được vãng sanh. Nhưng ai dám 

bảo  rằng:  mình  khi  lâm  chung  lòng  không  điên  đảo?  Nếu  lúc  bình  thời 

không  tinh  chuyên  dụng  công,  đến  khi  mạng  chung  bốn  đại  phân  ly,  sức 

nghiệp dồn  dập, thân tâm bị sự khổ  làm cho  kinh  hoàng  mê  loạn, sợ e  một 

niệm  cũng  không  thể  thật  hành  huống  chi  mười  niệm?  Như  muốn  cho  khi 

lâm  chung  có  phần  bảo  đảm,  lúc  bình  thời  hành  giả  phải  tinh  chuyên  niệm 

Phật cho nhiều, và gắng tu tập trình độ "nhứt tâm bất loạn". Bằng chỉ đợi khi 

sắp  chết  mới  niệm,  trên  đạo  lý  nói  ra  thì  cố  nhiên  suốt  thông,  nhưng  lại  e 

trên  sự  thật  chẳng  phải  là  đơn  giản.  Cho  nên  các  hành  giả  niệm  Phật  phải 

gắng dụng công, đừng  lơ  là  khinh thường  sự  hành trì,  mà  rước  lấy  nỗi  thất 

bại. 

---o0o--- 

Tiết 27 - Niệm Phật Với Tứ Đoạt 

Môn Niệm Phật vãng sanh là giáo pháp viên đốn Đại Thừa, bởi người tu lấy 

sự  giác  ngộ  nơi  quả  địa  làm  điểm  phát  tâm  ở  nhân  địa.  Từ  một  phàm  phu 

trong  tứ  sanh  lục  đạo,  nhờ  Phật  tiếp  dẫn  mà  lên  ngôi  Bất  Thối,  đồng  hàng 

với bậc thượng vị Bồ Tát; nếu chẳng phải chính miệng Phật nói ra, ai có thể 

tin được?  Bởi  muốn  vào  vị  Sơ  Trụ  lên  ngôi  Tín  bất  thối  người  tu  các  giáo 

môn khác phải trải qua một muôn kiếp, mà mỗi đời đều phải liên tục tinh tấn 

tu  hành.  Nếu  nói  đến  Vị  bất  thối,  Hạnh  bất  thối,  Niệm  bất  thối  lại  còn  xa 

nữa! Về môn Tịnh Độ, hành giả đã tin tha lực lại dùng hết tự lực, tất muôn 

tu muôn người vãng sanh, siêu thoát luân hồi không còn thối chuyển. 

Nếu dùng  hạnh Niệm Phật để phát  minh  tâm địa,  ngộ tánh bản  lai, thì tông 

Tịnh Độ không khác với các tông kia. Còn dùng Niệm Phật để vãng sanh cõi 

Phật, thì tông này lại có phần đặc biệt. 

Cổ đức bảo: 

1.  Sanh  tất  quyết  định  sanh,  về  thật  không  có  về:  là  đoạt  cảnh  chẳng  đoạt 

người. 

2. Về tất quyết định  về, sanh không thật có sanh:  là đoạt  người chẳng đoạt 

cảnh. 

3.  Về  thật  chẳng  có  về,  sanh  cũng  thật  không  sanh:  là  cảnh  và  người  đều 

đoạt. 

4.  Về  tất  quyết  định  về,  sanh  cũng  quyết  định  sanh:  là  cảnh  và  người  đều 

không đoạt. 

Trên đây là bốn câu giản trạch và Tứ Đoạt cuả môn Tịnh Độ. Chữ "đoạt" có 

nghĩa là: thông suốt lý thể. Bởi toàn thể pháp giới là nhứt tâm, người và cảnh 

đều  như  huyễn,  nếu  thấy  có  người  vãng  sanh,  có  cảnh  để  sanh  về,  là  còn 

chấp  nhơn  chấp  pháp,  phân  biệt  kia  đây,  nên  gọi  là  không  đoạt,  tức  không 

thông suốt lý thể. Và trái lại, tức là đoạt. Tiên đức nói: "Có niệm đồng không 

niệm.  Không  sanh  tức  là  sanh.  Chẳng  phiền  dời  nửa  bước.  Thân  đến  Giác 

vương thành", tức là ý này. 

Người và cảnh đều đoạt, là mức cao tuyệt của hành giả niệm Phật. Nhưng y 

theo ba kinh Tịnh Độ và Thiên Thân Luận (Kinh Phật Thuyết A Di Đà, Vô 

Lượng  Thọ,  và  Quán  Vô  Lượng  Thọ  -  Thiên  Thân  Luận  tức  Vãng  Sanh 

Luận hay Vô Lượng Thọ Kinh Luận) thì nên lấy "người và cảnh đều không 

đoạt" làm tông, mới hợp với ý nghĩa hai chữ "vãng sanh". Bởi đức Như Lai 

biết  hàng  phàm  phu  ở  cõi  ngũ  trược,  nhứt  là  thời  mạt  pháp  này,  nghiệp 

chướng sâu nặng, lập cảnh tướng để cho y theo đó trụ tâm tu hành, còn khó 

có kết quả  nói chi đến  việc  lìa tướng  ư?  Phàm  phu đời  mạt pháp trụ tướng 

mà tu tất hạnh nguyện dễ khẩn thiết, kết quả vãng sanh cũng dễ đoạt thành. 

Khi  về  Tây Phương, chừng ấy  lo  gì  không được chứng  vào  thể  vô sanh  vô 

tướng? Nếu chưa phải  là bậc thượng căn  lợi trí, vội  muốn cầu cao thích  lìa 

tướng tu hành tất tâm không nương vào đâu để sanh niệm khẩn thiết, nguyện 

đã không thiết làm sao được vãng sanh. Không vãng sanh chi khỏi cảnh luân 

hồi khổ lụy? „y là  muốn  mau trở thành chậm, muốn cao trái lại thấp, muốn 

khéo  hóa  ra  vụng  đó!  Nhiều  kẻ  ưa  nói  huyền  lý,  thường  bác  rằng:  "Niệm 

Phật cầu sanh là chấp tướng ngoài tâm tìm pháp, chẳng rõ các pháp đều duy 

tâm."  Những  người  này  ý  muốn  diệu  huyền,  nhưng  kỳ  thật  lại  thành  thiển 

cận!  Bởi  họ  không  rõ  Ta  Bà  đã  duy  tâm  thì  Cực  Lạc  cũng  duy  tâm,  tất  cả 

đâu  ngoài  chân  tâm  mà  có?  Vậy  thì  niệm  Phật  A  Di  Đà  là  niệm  đức  Phật 

trong  tâm tánh  mình,  về Cực  Lạc tức  về  nơi cảnh  giới của tự tâm, chớ đâu 

phải ở ngoài? Ta Bà và Cực Lạc đều không ngoài tâm, thì ở Ta Bà để chịu 

sự điên đảo luân hồi, bị ngọn lửa ngũ trược đốt thiêu, sao bằng về Cực Lạc 

an vui, hưởng cảnh thanh lương tự tại? Nên biết, đúng tư cảnh để tôn sùng, 

duy  tâm  Tịnh  Độ,  phải  là  bậc  đã  chứng  pháp  tánh  thân,  mới  có  thể  tự  tại 

trong mọi hoàn cảnh. Chừng đó dù trụ Ta Bà hay Cực Lạc cũng đều là Tịnh 

Độ, là duy tâm, là giải thoát cả. Bằng chẳng thế thì dù có nói huyền nói diệu 

vẫn không khỏi sự hôn mê khi cách ấm, rồi tùy nghiệp luân hồi chịu khổ mà 

thôi! 

---o0o--- 

Tiết 28 - Niệm Phật Với Tứ Hạnh 

Sở thích và túc căn của chúng sanh vẫn thường sai biệt cho nên tuy đồng tu 

hạnh Niệm Phật, sự hành trì chẳng khỏi có điểm không giống nhau. Vì thế, 

trên  đường  Tịnh  Độ,  cổ  nhơn  đã  khái  ước  chia  thành  bốn  hạnh  là:  Thiền 

Tịnh, Giáo Tịnh, Mật Tịnh và Thuần Tịnh. 

1.  Những  vị  lấy  niệm  Phật  làm  chánh,  tham  thiền  làm  phụ,  thuộc  về  hạnh 

Thiền Tịnh. Đây cũng là lối Thiền Tịnh song tu, nhưng lại lấy sự vãng sanh 

Tịnh  Độ  làm  yếu  điểm  chung  cuộc,  còn  việc  thấy  tánh  ngộ  đạo  chỉ  thuộc 

phần tùy duyên. 

2.  Những  vị  lấy  niệm  Phật  làm  chánh,  tụng  kinh  làm  phụ,  gọi  là  tu  hạnh 

Giáo  Tịnh. Về phần kinh  giáo, có người thích tụng  Kinh  Kim Cang  hay Di 

Đà; có  vị thích tụng  Hoa Nghiêm  hay Pháp  Hoa,  hoặc  phẩm  Phổ Môn  hay 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện chẳng hạn. 

3. Những vị lấy niệm Phật làm chánh, trì chú làm phụ, đó là tu về hạnh Mật 

Tịnh. Trong sự trì chú, mỗi người lại ưa thích riêng mỗi môn Đà Ra Ni, như: 

Đại  Bi,  Chuẩn  Đề,  Vãng  Sanh,  Công  Đức  Bảo  Sơn,  Văn  Thù  Ngũ  Thanh 

thần chú, Lục Tự Đại Minh chân ngôn, hoặc các Đà Ra Ni khác. 

4.  Những  vị  chỉ  chuyên  niệm  Phật,  không  xen  tạp  môn  nào  khác,  thuộc  về 

các hành giả tu hạnh Thuần Tịnh. 

Trong  đây  các  vị  căn  cơ  cao  thì  theo  Thập  Lục  Quán,  còn  đại  đa  số  chỉ 

chuyên về hạnh Trì Danh. 

*  Thiện  Đạo  hòa  thượng  và  Vĩnh  Minh  thiền  sư  bên  Trung  Hoa,  tương 

truyền đều là hóa thân của Phật A Di Đà. Nhưng Thiện Đạo hòa thượng chỉ 

dạy  chuyên  niệm  Phật;  Vĩnh  Minh  thiền  sư  thị  hiện  mỗi  ngày  ngoài  việc 

niệm mười muôn câu Phật hiệu, còn tu các hạnh khác, tất cả gồm 108 môn. 

„n Quang  pháp sư đã phê  phán:  "Đồng dạy  về  Tịnh Độ,  nhưng  lối khai thị 

của  ngài  Thiện  Đạo  là  để  tiếp  dẫn  hàng  trung,  hạ  căn  thuộc  về  chuyên  tu. 

Còn lối khai thị của ngài Vĩnh Minh để riêng khuyến tấn bậc thượng thượng 

căn, thuộc về viên tu." Người đời mạt pháp phần nhiều là bậc trung, hạ căn. 

Vì thế, với bốn hạnh trên, nếu muốn chắc chắn được vãng sanh, có lẽ nên tu 

theo đường lối Thuần Tịnh. Nhưng đã nói sở thích và túc căn của mỗi người 

đều sai biệt, không thể ép buộc được, thì mặc dù có kiêm tu hạnh khác, hành 

giả  Tịnh Độ cũng cần  lưu  ý đến  hai  phần  chánh  và trợ cho phân  minh. Mà 

phần  chánh  phải  luôn  luôn  lấn  nhiều  hơn  phần  trợ.  Như  thế  đường  tu  mới 

không mất mục tiêu và sự vãng sanh cũng không bị chướng ngại. 

---o0o--- 

Mục B. Khái Luận Về Các Phương Pháp Niệm Phật 

Tiết 29 - Bốn Môn Niệm Phật 

Niệm  Phật  không  phải  chuyên  chỉ  về  miệng  niệm,  mà  dùng  tâm  để  tưởng 

niệm, cũng là niệm Phật. Cho nên trong môn Niệm Phật ngoài phương pháp 

Trì  Danh,  còn  có  ba  pháp  khác  nhau  nữa  là:  Thật  Tướng,  Quán  Tưởng  và 

Quán Tượng. 

 1. Thật Tướng Niệm Phật,  tức là nhập vào đệ nhất nghĩa tâm, là niệm tánh 

Phật bản lai của chính mình. Đây là quán pháp thân thật tướng của Phật, kết 

quả  sẽ  chứng  được  Chân  Như  Tam  Muội.  Phương  pháp  này  vẫn  thuộc  về 

Thiền, nhưng cảnh giới do tâm Thiền hiển lộ lại là Tịnh Độ, nên cũng nhiếp 

về Tịnh Độ. Pháp này không gồm thâu bậc trung, hạ căn, và nếu không phải 

là bậc thượng thượng căn, tất không thể ngộ nhập. Vì thế trong tông Tịnh Độ 

ít  có  người  đề  xướng,  mà  phần  hoằng  hóa  lại  thuộc  về  các  vị  bên  Thiền 

Tông. Nhưng theo thiển ý: khi còn đi trên đoạn đường hành trì chưa đạt đến 

địa  vị  viên  giác,  thì  tất  cả  pháp  môn  đều  thuộc  về  phương  tiện,  niệm  Phật 

cũng là phương tiện mà tham thiền cũng là phương tiện. Theo ba kinh Tịnh 

Độ, đức Thích Tôn mở phương tiện chỉ bày cõi Cực Lạc của Phật A Di Đà, 

khuyên chúng hữu tình nên niệm Phật cầu sanh về thế giới ấy để không còn 

bị luân hồi, mượn cảnh duyên thắng diệu tiếp tục tu hành mau tiến lên Phật 

quả. Niệm Phật tinh chuyên cũng tỏ  ngộ  như bên  Thiền Tông,  nhưng điểm 

chánh yếu của môn Niệm Phật là cầu vãng sanh, còn tỏ ngộ được bao nhiêu 

cũng  thuộc  về  phần  thứ  yếu.  Cho  nên  pháp  Thật  tướng  niệm  Phật,  luận  về 

chỗ  cứu  cánh,  vẫn  nhiếp  thuộc  Tịnh  Độ.  Nhưng  nếu  nói  đến  phương  tiện 

vãng  sanh  nó  vẫn  chưa  chính  thức  thuộc  về  Tịnh  Độ,  như  ý  nghĩa  ba  kinh 

Tịnh Độ mà đức Thích Tôn đã đề xướng. Có lẽ do điểm này nên chư Tổ bên 

Tịnh Tông chỉ đề cập để cho rộng thêm về nghĩa lý Tịnh Độ, mà không rộng 

tuyên hóa để khuyên người tu chăng? 

 2.  Quán  Tưởng  Niệm  Phật,  là  chiếu  theo  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  để 

quán tưởng y báo chánh báo nơi cõi Cực Lạc. Trong kinh này có dạy mười 

sáu  phép  quán,  nếu  quán  hạnh  được  thuần  thục,  thì  lúc  mở  mắt  hay  nhắm 

mắt hành giả đều thấy cảnh Cực Lạc hiện tiền tâm thần dạo chơi nơi cõi tịnh, 

khi  mạng  chung  quyết  định  sẽ  vãng  sanh.  Công  đức  của  pháp  này  lớn  lao 

không  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  vì  cảnh  quán  quá  vi  tế  sâu  mầu,  nên  ít  người 

hành trì được thành tựu. Bởi đại để trong ấy có năm điều khó. Điều thứ nhứt, 

nếu căn độn tất khó thành tựu. Điều thứ hai, nếu tâm thô tất khó thành tựu. 

Điều  thứ ba,  nếu không biết khéo  dùng phương tiện  xoay chuyển trong khi 

tu, tất khó thành tựu. Điều thứ tư, nếu ghi nhận ấn tượng không sâu, tất khó 

thành  tựu.  Điều  thứ  năm,  nếu  tinh  lực  yếu  kém,  tất  khó  thành  tựu.  Trong 

năm  điều  kiện  này,  ít  có  người  được  đầy  đủ,  nên  phép  Quán  tưởng  xét  lại 

cũng thuộc về môn khó hành trì. 

 3. Quán Tượng Niệm Phật, là phương thức đem  một bức tượng Phật A Di 

Đà để trước mặt, ghi nhận mọi nét của bức tượng ấy, rồi quán tưởng cho đến 

khi dù không có tượng, lúc mở mắt nhắm mắt đều thấy hình tượng Phật hiện 

rõ nơi trước. Phương pháp này cũng khó, vì cần phải có tinh lực mạnh, ký ức 

sâu, và trí phương tiện khéo. Đã có người áp dụng cách thức này, nhưng vì 

không  khéo  dùng  phương  tiện  thay  đổi,  bị  hư  hỏa  xông  lên,  mang  chứng 

bịnh  nhức đầu khó trị. Nhưng  xét  lại dùng pháp Quán tượng để  vãng sanh, 

trong  kinh  không  thấy  nói.  Đây  chỉ  là  cách  thức  phụ  giúp  cho  sự  trì  danh 

hiệu Phật, để hành giả tâm không tán loạn, dễ được chánh niệm mà thôi. Nếu 

người  tu,  với  lòng  tinh  thành,  cũng  có  thể  được  cảm  ứng,  tiêu  tội  nghiệp 

sanh phước huệ, từ nơi hình tượng giả mà thấy được Phật tướng thật và được 

vãng sanh. 

 4. Trì Danh Niệm Phật,   là phương pháp  niệm ra  tiếng  hay  niệm  thầm  bốn 

chữ  hoặc sáu chữ  hồng danh  "Nam Mô  A Di Đà  Phật."  Trì bốn chữ "A Di 

Đà Phật" được điểm lợi dễ nhiếp tâm; trì đủ sáu chữ được điểm lợi dễ phát 

khởi sự kính thành cơ cảm. Phương pháp  này trong kinh  Phật Thuyết  A Di 

Đà, đức Thích Tôn đã đề xướng, hiện đang được thông dụng nhứt. 

*  Xét  qua  bốn  phương  pháp  niệm  Phật,  pháp  Thật  Tướng  và  Quán  Tượng 

trong  ba  kinh  Tịnh  Độ  không  thấy  nói,  chỉ  có  Kinh  Niệm  Phật  Tam  Muội, 

quyển  Phổ  Hiền  Quán  Hạnh  Ký  và  một  vài  kinh  luận  khác  đề  cập  đến  mà 

thôi.  Nhưng  cả  hai  cũng  chỉ  là  phương  tiện  thứ  yếu,  để  nói  rộng  thêm  về 

giáo  nghĩa  niệm  Phật,  không  phải  đường  lối  chánh  thức  của  môn  Tịnh  Độ 

mà chư Tổ bên  Liên  Tông  hằng tuyên dương. Pháp  Thật  Tướng duy có tác 

dụng suy diễn sâu rộng về ý nghĩa niệm Phật, lại quá cao thâm, không trùm 

khắp ba căn, đi lạc về bên Thiền. Pháp Quán Tượng chỉ là cách thức phụ trợ, 

lại  cũng  không  dễ  thật  hành.  Đối  với  người  tu  Tịnh  Độ,  hai  môn  ấy  không 

được thích  nghi. Phương pháp Quán  Tưởng tuy do  Phật tuyên dương, công 

đức vô lượng nhưng chỉ để dành cho bậc thượng căn, người thời mạt pháp ít 

ai  hành  trì  được.  Kết  yếu,  duy  môn  Trì  Danh  Niệm  Phật  đã  gồm  khắp  ba 

căn, lại đắc hiệu mau lẹ, ai cũng có thể thật hành. Trì Danh nếu tinh thành sẽ 

có cảm cách, hiện tiền thấy  ngay chánh báo y báo cõi Cực  Lạc, tỏ ngộ bản 

tâm, đời nay dù chưa chứng thật tướng, sau khi vãng sanh cũng quyết được 

chứng. Vì thế „n Quang đại sư, vị Tổ thứ mười ba của Liên Tông, đã khen: 

Chỉ duy trì danh mà chứng thật tướng, 

Không cần quán tưởng cũng thấy Tây Phương! 

Cổ đức cũng phê luận: "Môn Tịnh Độ là con đường tắt để chứng đạo trong 

các pháp môn, mà pháp Trì Danh lại là con đường tắt trong  môn Tịnh Độ." 

Hiện  nay  phương  pháp  này  là  đường  lối  thông  hành  nhứt  trong  môn  Niệm 

Phật. 

---o0o--- 

Tiết 30 - Mười Phương Thức Trì Danh 

Như  đã  nói,  môn  Trì  Danh  là  pháp  tu  Tịnh  Độ  phổ  thông  nhứt  hiện  nay. 

Nhưng Trì Danh cũng được áp dụng với nhiều cách thức khác nhau tùy theo 

căn  tánh  của  mỗi  người,  mà  bút  giả  xin  gạn  lọc  lại  qua  mấy  phương  pháp 

như sau: 

1.  Phản  Văn  Trì  Danh:  -  Phương  pháp  này,  miệng  vừa  niệm,  tai  vừa  nghe 

vào trong, kiểm soát từng chữ từng câu cho rành rẽ rõ ràng hết câu này đến 

câu  khác.  Nghe  có  hai  cách,  hoặc  dùng  tai  nghe,  hoặc  dùng  tâm  để  nghe. 

Tuy nghe vào trong nhưng không trụ nơi đâu, lần lần quên hết trong ngoài, 

cho đến quên cả thân tâm cảnh  giới, thời  gian không  gian, chỉ còn  một câu 

Phật  hiệu.  Cách  thức  phản  văn,  khiến  cho  hành  giả  dễ  gạn  trừ  vọng  tưởng, 

mau  được  nhứt  tâm.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  "Chân  giáo  thể  phương  này, 

thanh tịnh do nghe tiếng. Muốn chứng vào Tam Muội, nên như thế tu hành"; 

chính là ý trên đây. 

2. Sổ Châu Trì Danh: - Đây là cách thức miệng vừa niệm tay vừa lần chuỗi, 

ban đầu  ý  niệm còn  ràng buộc  nơi  tràng  hạt, sau  lần buông bỏ đi đến cảnh 

nhứt tâm. Phương pháp sổ châu khiến cho niệm lực mạnh mẽ, ví như người 

yếu  chân  đi  núi,  nhờ  nương  cây  gậy  mà  tiến  bước  lên  cao  mãi.  Niệm  cách 

này lại cần phải ghi số  mỗi thời hoặc mỗi ngày là bao nhiêu câu. Ghi số có 

điểm  lợi  là  bắt  buộc  người  tu  phải  giữ  định  số,  trừ  được  bịnh  biếng  trễ; 

nhưng cần chú ý đừng quá tham mau tham nhiều mà niệm không được rành 

rẽ rõ ràng. Người xưa tuy niệm nhiều nhưng cũng ở trong sự rành rõ, do nhờ 

hai điểm là: thuần thục và định tâm. Ngẫu Ích đại sư vị Tổ thứ chín của Liên 

Tông,  từng  khai  thị:  "Muốn  đi  đến  cảnh  giới  Nhất  tâm  bất  loạn,  không  có 

cách chi kỳ diệu khác. Trước tiên  hành  giả cần phải  lần chuỗi  ghi số, niệm 

niệm  rành  rẽ  rõ  ràng,  mỗi  ngày  hoặc  ba  muôn,  năm  muôn,  cho  đến  mười 

muôn  câu,  giữ  khóa  trình  quyết  định  chẳng  thiếu,  thề  một  đời  không  thay 

đổi.  Niệm  như  thế  lâu  ngày  lần  lần  thuần  thục,  không  niệm  vẫn  tự  niệm, 

chừng ấy ghi số hay không ghi số cũng được. Và niệm như thế kèm thêm tín 

nguyện tha thiết,  mà không  được  vãng sanh, thì chư Phật  ba đời đều  mang 

lỗi nói dối. Khi đã vãng sanh, tất cả pháp môn đều được hiện tiền. Nếu ban 

sơ  vì  cầu  cao  tự  ỷ,  muốn  tỏ  ra  không  trước  tướng,  muốn  học  theo  lối  viên 

dung  tự tại,  đó  là  tín  nguyện  chẳng  bền  sâu,  hành  trì  không  hết  sức;  dù  có 

giảng suốt mười hai phần giáo, giải ngộ một ngàn bảy trăm công án, cũng là 

việc ở bên bờ sanh tử mà thôi." 

Lời khuyên dạy này thật là cây kim chỉ nam cho người niệm Phật. 

3.  Tùy  Tức  Trì  Danh:  -  Niệm  Phật  thầm  hay  niệm  se  sẽ  tiếng,  nương  theo 

hơi thở, mỗi hơi thở ra vào đều một câu Phật hiệu; đó là ý nghĩa của Tùy tức 

Trì  Danh.  Bởi  mạng  sống  con  người  liên  quan  với  hơi  thở,  nếu  biết  nương 

theo đây  mà  niệm, thì khi sống  hằng không  rời Phật, lúc  lâm chung tất  hơi 

vừa tắt,  liền  về cảnh  giới  Liên  Bang. Nhưng  nên chú  ý  là phương thức  này 

khi tập đã thuần thục, cần niệm ra tiếng, chớ không nên chỉ niệm thầm. Như 

thế niệm lực mới mạnh, ý nguyện cầu sanh dễ được phát khởi. Bằng không, 

ý  niệm  vãng sanh sẽ khó tha thiết  và sợ e  lại  lạc  vào công dụng Ngũ Đình 

Tâm Quán của Tiểu Thừa. 

4. Truy Đảnh Trì Danh: - Khi dùng cách này, nên niệm nho nhỏ tiếng, mỗi 

chữ mỗi câu đều kế tiếp nhau liên tỏa chặt chẽ, thành hình thế chữ sau đuổi 

theo  chữ  trước,  câu  nọ  gối  đầu  câu  kia  nên  gọi  là  Truy  Đảnh.  Áp  dụng 

phương thức như thế, nhờ sự kín đáo bền chặt, trung gian không xen hở, nên 

tạp niệm không có chỗ len vào. Dùng đến pháp này, thì tình ý khẩn trương, 

tâm  miệng  dũng  tiến,  oai  lực  của  chánh  niệm  bao  trùm  tất  cả,  khiến  cho 

nghiệp  tưởng  vô  minh  tạm  thời  chìm  lắng,  ánh  mầu  Tam  Muội  bộc  phát 

chiếu  xa. Từ xưa  người tu tịnh  nghiệp trong  lúc  tình tưởng  mênh  mang rối 

loạn, thường dùng cách thức này. 

5. Giác Chiếu Trì Danh: - Niệm theo Giác Chiếu là một mặt niệm Phật, một 

mặt hồi quang soi trở lại chân tánh của mình. Do niệm như thế, hành giả sẽ 

đi vào cảnh giới hư linh siêu tuyệt, chỉ còn cảm giác thân tâm của mình cùng 

chân tâm Phật ngưng đọng thành  một khối, sáng tròn rỡ rỡ, đầy rộng mênh 

mang. Khi đó phòng nhà vật dùng thảy đều ẩn mất, cho đến thân giả tứ đại 

của ta cũng không biết rơi lạc vào chỗ nào. Niệm theo đây thì báo thân chưa 

mãn  đã  chứng  tịch  quang,  Phật  hiệu  vừa  tuyên  liền  vào  Tam  Muội.  Đem 

thân  phàm  phu  mà  dự  vào  cảnh  thánh,  thật  không  chi  mau  lẹ  hơn  phương 

pháp  trên  đây.  Song  chỉ  tiếc,  nếu  chẳng  phải  bậc  thượng  thượng  căn  tất 

không thể lãnh hội thật hành, nên phần độ cơ của cách thức này vẫn còn sơ 

hẹp. 

6. Lễ Bái Trì Danh: - Phương thức này là vừa lạy vừa niệm Phật. Hoặc niệm 

một câu  lạy  một  lạy, hoặc  một  mặt  niệm  một  mặt  lạy, không  luận câu Phật 

nhiều hay ít. Cách lễ Phật lại phải hết sức nhẹ nhàng chậm rãi, lễ niệm song 

hành,  thân  miệng  hợp  nhứt.  Nếu  thêm  vào  đó  ý  thành  khẩn  tha  thiết,  thì 

thành ra ba nghiệp đều tập trung, ngoài câu Phật hiệu không còn một tơ hào 

vọng niệm. Phương pháp này có sở năng phá trừ hôn trầm, công đức và hiệu 

lực rất to  lớn,  vì  hành  giả  vận dụng cả ba  nghiệp để trì  niệm. Cư sĩ Vương 

Nhật  Hựu  khi  xưa  từng  áp  dụng  cách  trên  đây,  mỗi  ngày  đêm  ông  lễ  niệm 

trung bình  là  một  ngàn  lạy. Nhưng dường  như đây  là  lối  niệm đặc biệt của 

hạng người tâm lực tinh tấn, thiếu khả năng ấy tất khó vững bền, bởi lạy lâu 

thân thể  mỏi  nhọc dễ sanh chán  nản. Cho  nên thông thường, cách thức  này 

chỉ hợp kiêm dụng, khó bề chuyên dụng. 

7.  Ký  Thập  Trì  Danh:  - Đây  là  cách  niệm  ký  số,  cứ  lấy  mỗi  mười  câu  làm 

một đơn vị. Người hơi ngắn có thể niệm thành hai lượt, mỗi đoạn năm câu; 

hoặc  chia  ra  ba  lượt,  hai  đoạn  ba  câu  một  đoạn  bốn  câu.  Sau  khi  niệm  đủ 

mười câu, đều lần qua một hạt chuỗi. Niệm theo lối này, tâm đã niệm Phật, 

lại  còn  phải  ghi  nhớ  số.  Như  thế  dù  không  chuyên  cũng  bắt  buộc  phải 

chuyên, nếu không chuyên thì số mục liền sai lạc. Cho nên pháp này đại để 

là một phương tiện cưỡng bức cho hành giả chuyên tâm, rất có công hiệu với 

những  kẻ  nhiều  tạp  niệm.  „n  Quang  đại  sư thường  khuyên  các  liên  hữu  áp 

dụng cách thức trên đây. 

8. Liên Hoa Trì Danh: - Lấy bốn sắc hoa sen xanh, vàng, đỏ, trắng, vừa niệm 

vừa tưởng, luân lưu chuyển tiếp, là danh nghĩa của lối niệm trên đây. Hành 

giả khi niệm câu Phật hiệu thứ nhứt, tưởng trước mặt mình hiện ra một đóa 

sen  xanh  to  lớn  phóng  ánh  sáng  xanh.  Câu  thứ  hai,  tưởng  hoa  sen  vàng 

phóng ánh sáng vàng. Cho đến câu thứ ba thứ tư, là hoa sen đỏ, trắng,  màu 

nào phóng ánh sáng ấy. Kế tiếp tục tưởng lại hoa sen màu xanh, cứ như thế 

luân  lưu  mãi.  Đồng  thời  khi  hoa  hiện,  lại  tưởng  có  hương  sen  thanh  nhẹ 

phưởng phất xung quanh. Bởi có nhiều hành giả trong Liên Hoa Tông dùng 

mọi pháp thức vẫn khó ngăn được tạp niệm, nên cổ nhơn mới phát  minh ra 

lối  niệm  này.  Đây  là  cách  dùng  hình  sắc  thay  đổi  để  buộc  tâm  tưởng  cho 

chuyên nhất, và hình sắc này lại lấy tướng hoa sen nơi ao thất bảo ở cõi Cực 

Lạc  "Một  câu  Di  Đà,  một  đóa  bảo  liên",  bởi  hoa  sen  Tịnh  Độ  hiện  thành 

không  rời  hoa  sen  công  đức  của  tâm  niệm  Phật.  Và  khi  mạng  chung,  thần 

thức  của  hành  giả  sẽ  nương  hoa  sen  báu  ấy  mà  sanh  về  Cực  Lạc.  Chư  liên 

hữu nếu thấy có duyên với phương thức trên đây, nên áp dụng để mau đi vào 

Niệm Phật Diệu Liên Hoa Tam Muội. 

9. Quang Trung Trì Danh: - Vì có hành giả khi nhắm mắt niệm Phật, thường 

bất chợt thấy những hình tướng ô uế, hoặc màu sắc đen tối xao động nổi lên, 

nên cổ đức  mới  truyền dạy cho cách thức này. Đây phương pháp  vừa  niệm 

Phật, vừa tưởng mình đang ngồi giữa vùng ánh sáng trong suốt to rộng. Khi 

tâm  đã an định  trong  vùng quang  minh ấy, hành  giả cảm  thấy thần  trí sáng 

suốt mát  mẻ, không những tạp tưởng trừ dứt, mà các tướng uế ác cũng tiêu 

tan. Rồi chánh  niệm do đó  được bền  lâu,  và  Tam Muội cũng do  đó  lần  lần 

thành tựu. Đây tuy là phương tiện đặc biệt chuyên trừ tướng uế ác nhưng dù 

không  có  nghiệp  bịnh  ấy,  nếu  muốn  tinh  thần  thơ  thới  để  đi  sâu  vào  Niệm 

Phật Tam Muội, hành giả cũng nên áp dụng cách thức này. 

10. Quán Phật Trì Danh: - Pháp quán tưởng trong Quán Kinh rất trọng yếu, 

công đức cực to rộng, nhưng chưa phải là phương tiện phổ thông cho chúng 

sanh thời mạt pháp hành trì. Nhưng vì không muốn bỏ công đức đặc biệt của 

quán  pháp,  nên  cổ  nhơn  đã  thể  dụng  trong  mười  sáu  phép  quán,  lựa  cách 

thức dễ tu tập nhứt, lấy trì danh làm chánh, quán Phật làm phụ, gọi là Quán 

Phật Trì Danh.  Hành  giả  mỗi  ngày sau khi niệm Phật,  lại để riêng  một thời 

tịnh  tâm  quán  tưởng  sắc  tướng  quanh  minh  của  Phật  A  Di  Đà.  Cách  quán 

Phật  này rút  lựa phép quán  thứ  mười ba trong Quán  Kinh, tưởng đức  A Di 

Đà  thân  cao  một  trượng  sáu,  sắc  vàng  ròng,  đứng  bên  bờ  ao  thất  bảo.  Nếu 

chưa  quán  tưởng  được  ao  thất  bảo,  hành  giả  có  thể  tưởng  đức  Phật  đứng 

trong vùng ánh sáng giữa hư không trước mắt mình, tay trái đưa ngang ngực 

bắt ấn kiết tường, tay mặt buông sè xuống theo thế tiếp dẫn. Muốn quán Phật 

cho  thành  tựu,  trước  tiên  nên  quán  đại  khái  toàn  thân,  kế  chỉ  chuyên  tâm 

quán tướng lông trắng giữa đôi mày. Tướng bạch hào này rỗng không trong 

suốt  như  bạch  ngọc,  có  tám  cạnh,  xoay  về  bên  hữu  cao  thành  năm  vòng. 

Bạch  hào  là  tướng  căn  bản  trong  ba  mươi  hai  tướng,  khi  tướng  này  quán 

thành,  do  sự  cơ  cảm,  các  tướng  kia  đều  lần  lượt  hiện  rõ.  Tuy  nhiên,  muốn 

được phần chắc chắn hành giả cũng nên duyệt xem trong kinh, để ghi nhớ rõ 

ba mươi hai tướng tốt của Phật trước khi dụng công. Phương pháp trên đây 

sở dĩ để Trì Danh vào phần chánh, vì nếu quán tưởng không thành vẫn còn 

phần Trì Danh để bảo đảm cho sự vãng sanh. Nhưng thật ra, Trì Danh cũng 

giúp  quán  tưởng,  quán  tưởng  lại  phụ  dực  cho  Trì  Danh,  hai  phần  này  hổ 

tương đưa hành giả đến chỗ song song thành tựu. Pháp thức này tuy có phần 

khó  hơn các  lối  trên, song  nếu thành tựu  thì công đức to  rộng  vô biên,  nên 

xin đưa ra sau cùng để làm duyên khuyến tấn. 

* Như trên đã lược trình mười lối Trì Danh, cũng là mười phương pháp cốt 

yếu  để  đối  trị  tâm  bịnh  của  người  niệm  Phật.  Trong  các  sách  Tịnh  Độ,  có 

đưa ra đến  mấy  mươi cách  như: Cao Thanh Trì Danh, Đê Thanh Trì Danh, 

Mang Trung Trì Danh, Nhàn Trung Trì Danh, v.v..., nhưng đó chỉ là những 

lối  niệm  cao  tiếng,  thấp  tiếng,  khi  gấp,  khi  huởn,  chưa  có  thể  gọi  là  một 

phương pháp niệm Phật. Vì thế, bút giả đã chọn lọc lại rút ra mười cách thức 

căn  bản,  khả  dĩ  gọi  là  "phương  pháp",  để  đối  trị  mối  chướng  hôn  trầm  tán 

loạn, và có thể thông dụng cho một phần lớn căn tánh hiện thời. Trong mười 

pháp thức trên, các liên hữu có thể thí nghiệm qua, và sau cùng áp dụng một 

lối niệm nào mà mình thích hợp nhứt... 

---o0o--- 

Mục C. Đi Vào Đường Lối Thật Hành 

Tiết 31 - Bốn Môn Tam Muội 

Người niệm Phật khi đi đến chỗ tuyệt đỉnh tận cùng duy có một định thể là 

Niệm  Phật  Tam  Muội.  Đây  là  cảnh  hư  linh  sáng  lặng,  vọng  giác  tiêu  tan, 

hành  giả  duy  còn  trụ  tâm  nơi  tướng  hảo  hoặc  hồng  danh  của  Phật.  Nhưng 

tuy  nói  trụ  mà  thật  ra  vô  trụ,  vì  âm  thanh  sắc  tướng  đương  thể  như  huyễn, 

chính đó là không. Tướng Tam Muội ấy như thế nào? - Theo Liễu Dư đại sư 

thì khi hành giả chuyên nhất niệm Phật, quên hết thân tâm ngoại cảnh, tuyệt 

cả thời  gian không  gian, đến  lúc sức cực công thuần, ngay  nơi đương  niệm 

trần  vọng  bỗng  thoạt  tiêu  tan,  tâm  thể  bừng  sáng,  chứng  vào  cảnh  giới  vô 

niệm  vô  bất  niệm. Cảnh ấy  như hư không  mây tan, trời  xanh  một  vẻ,  niệm 

mà  không  niệm,  không  niệm  mà  niệm,  không  thấy  biết  mới  là  sự  thấy  biết 

chân thật, có thấy biết tức lạc theo trần. Đến đây thì nước bạc non xanh đều 

là chân đế, suối reo chim hót toàn diễn diệu thừa, tâm quang bao hàm muôn 

tượng  mà  không  trụ  một  pháp,  tịch  mà  chiếu,  chiếu  mà  tịch,  đều  còn  đều 

mất, tuyệt đãi viên dung... 

Cảnh  giới  Tam  Muội  đại  để  là  như thế,  khó  tả  nên  lời,  duy  chứng  mới  thể 

nghiệm  được.  Niệm  Phật  Tam  Muội  vẫn  là  một  thể,  nhưng  để  đi  vào  định 

cảnh ấy,  người  xưa đã căn cứ theo kinh,  y nơi  ý  nghĩa  và oai  nghi  hành trì 

mà chia thành bốn môn như sau: 

1. Bát Chu  Tam Muội:  - Bát Chu có  nghĩa là  Phật  Lập.  Hành trì  môn Tam 

Muội  này,  có  ba  oai  lực  phù  trợ:  oai  lực  của  Phật,  oai  lực  của  pháp  Tam 

Muội, và oai lực công đức của người tu. Khi thật hành Bát Chu Tam Muội, 

phải  lấy  chín  mươi  ngày  làm  một  định  kỳ.  Trong  thời  gian  ấy,  ngày  đêm 

hành giả chỉ đứng hoặc đi, tưởng đức Phật A Di Đà hiện thân đứng trên đảnh 

mình đủ  ba  mươi  hai  tướng  tốt,  tám  mươi  vẻ  đẹp;  hay  miệng  thường  niệm 

danh hiệu Phật, tâm thường tưởng Phật không xen hở. Khi công thành, trong 

Tam  Muội  hành  giả  thấy  đức  A  Di  Đà  và  chư  Phật  mười  phương  hiện  ra 

đứng trước mình khuyến tấn khen ngợi. 

Bát Chu cũng gọi là Thường Hành Đạo. Người tu khi đi, mỗi bước mỗi tiếng 

đều không rời danh hiệu Phật, ba nghiệp hành trì không gián đoạn như dòng 

nước chảy. Pháp này công đức rất cao, song chỉ bậc thượng căn mới kham tu 

trì, hạng người trung hạ và tinh lực yếu kém không thể thật hành nổi. 

2. Nhất Hạnh Tam Muội: - Nhất hạnh có nghĩa là chuyên nhất về một hạnh. 

Khi tu  môn  Tam Muội  này,  hành  giả  thường  ngồi  và chỉ chuyên  nhất quán 

tưởng, hoặc niệm danh hiệu đức A Di Đà. Lại tuy chỉ tu một hạnh mà được 

dung thông  tròn  đủ tất cả  hạnh,  nên Nhất  Hạnh cũng  gọi  là Viên  Hạnh. Từ 

pháp Tam Muội này cho đến hai môn sau, ba hạng căn cơ đều có thể tu tập. 

3. Pháp Hoa Tam Muội: - Đây là  một  môn Tam Muội trong mười sáu Tam 

Muội  như Kinh Pháp Hoa phẩm Diệu  Âm Bồ Tát đã trần thuật. Theo  ý chỉ 

của  Thiên  Thai  Tông, thì ba đế  viên dung  là  Pháp, quyền thật không  hai  là 

Hoa. Ví như hoa sen khi cánh hoa (quyền) chưa nở, mà gương sen (thật) đã 

thành, gương với cánh đồng thời; nơi một đóa hoa mà gồm đủ ý nghĩa quyền 

và thật vậy. 

Nói  theo  tông  Tịnh  Độ  thì  tức  niệm  là  Phật,  tức  sắc  là  tâm;  một  câu  niệm 

Phật gồm cả ba đế, nhiếp cả thật quyền. Nếu tỏ ngộ lý này mà niệm Phật, gọi 

là tu hạnh Pháp Hoa Tam Muội. Khi tu môn Tam Muội này, hành giả dùng 

hai oai nghi ngồi và đi mà thay đổi để quán Phật hoặc niệm Phật, kỳ cho đến 

khi nào chứng nhập vào chánh định. Pháp nghi tu tập này lại có phần dễ hơn 

Nhất Hạnh Tam Muội ở trên. 

4. Tùy Tự Ý Tam Muội: - Pháp thức này có nghĩa là tùy tâm hoặc đi đứng, 

hoặc  nằm  ngồi,  đều  nhiếp  niệm  không  rời  danh  hiệu  đức  A  Di  Đà  để  tu 

chứng  vào  Tam  Muội.  Hành  nghi  đây  lại  còn  có  tên  là  "Lưu  Thủy  Niệm 

Phật". Ví như ngọn nước nơi dòng sông cứ liên tục chảy mãi, dù gặp cây đá 

ngăn cản nó chỉ dội lại rồi cũng tìm lối chảy đi. Thông thường người tu theo 

môn này, cứ mỗi buổi khuya lễ Phật A Di Đà bốn mươi tám lạy, Quán Âm, 

Thế  Chí  và  Hải  Chúng  mỗi  danh  hiệu  đều  bảy  lạy,  kế  quỳ  xuống  sám  hối. 

Rồi từ đó cho đến tối, lúc đi đứng nằm ngồi đều niệm Phật, hoặc lần chuỗi 

ghi  số,  hoặc  niệm  suông,  đến  trước  khi  đi  ngủ,  lại  lễ  Phật  một  lần  nữa  và 

đem  công  đức  tu  trong  ngày,  mà  phát  nguyện  hồi  hướng  vãng  sanh.  Trong 

khi hành trì nếu có tiếp xúc với các duyên, khi qua rồi vẫn trở lại niệm Phật. 

Pháp tu này tuy tùy tiện dễ dàng, nhưng phải khéo tránh bớt duyên và có tâm 

bền bĩ mới mong thành tựu. 

---o0o--- 

Tiết 32 - Ba Phần Hành Trì 

Về pháp nghi Tịnh Độ, nếu kể cho đủ phải có năm phần hay năm môn, cũng 

gọi  là Ngũ  niệm  môn. Đó  là:  Lễ  Bái, Tán  Thán, Quản Niệm,  Phát Nguyện, 

và  Hồi  Hướng.  Để  cho  giản  tiện,  xin  ước  kết  lại  thành  ba  phần  là:  Tán  Lễ 

Môn,  Trì  Niệm  Môn,  và  Phát  Nguyện  Hồi  Hướng  Môn.  Môn  Trì  Niệm  thì 

hành  giả có thể lựa trong  mười pháp Trì  Danh đã kể, tùy chỗ thích  hợp  mà 

tu. Nếu có trì chú hoặc tụng kinh, nên trì tụng trước khi niệm Phật. Về môn 

Phát  Nguyện  Hồi  Hướng,  các  liên  hữu  cũng  tùy  ý  lựa  một  trong  mấy  bài 

nguyện  văn  ở  trước.  Riêng  về  môn  Tán  Lễ,  các  sách  Tịnh  Độ  có  đưa  ra 

những nghi thức lạy ít hoặc nhiều, tùy theo sở thích của mỗi căn tánh. 

Theo thứ tự của Tịnh Độ pháp  nghi, khởi  đầu  là  môn  Tán  Lễ. Trước khi  lễ 

bái, hành giả nên xướng đọc lời văn khen ngợi công đức của Phật, xong mới 

đến phần lạy. Đây gọi là Tán Lễ Môn. Kế đó tiếp tục trì chú hoặc tụng kinh 

rồi  niệm  Phật,  hoặc  chỉ  chuyên  niệm  Phật.  Giai  đoạn  này  gọi  là  Trì  Niệm 

Môn.  Và  sau  rốt  khi  niệm  Phật  xong,  hành  giả  quỳ  xuống  đọc  bài  nguyện 

văn hồi hướng, kế lễ ba lạy lui ra. Phần này gọi là Phát Nguyện Hồi Hướng 

Môn. 

Phần lễ bái cũng có thể tùy tiện đổi thay đôi chút. Có vị trước tiên lạy nhiều 

một  lần,  sau  cùng  chỉ  lễ  ba  lạy  Tam  Tự  Quy  Y  hoặc  Tây  Phương  Tam 

Thánh. Có vị ngại trước tiên lạy nhiều thân thể nhọc mệt, niệm Phật không 

được thanh tịnh, nên chỉ lễ ba lạy thông thường, đợi đến sau khi niệm Phật 

xong  mới  lạy  nhiều cầu  gia bị, rồi quì  xuống đọc  nguyên  văn, sau rốt  lễ ba 

lạy kết thúc. 

Tịnh Độ pháp nghi có ba bậc: thượng, trung, hạ để thích hợp với các căn cơ. 

Nơi đây chỉ xin nêu ra môn Tán Lễ của ba bậc, còn hai môn sau hành giả tùy 

phần mà tăng thêm hoặc tiết giảm theo ba bậc ấy. 

* Thượng Pháp Nghi: - Nơi môn Tán Lễ về bậc thượng, trước tiên hành giả 

tùy ý thích tuyên đọc một bài kệ khen ngợi Phật rồi mới đảnh lễ. Kệ văn tán 

thán có nhiều, xin đưa ra đây một bài để suy lệ, và kế sau đó là phần hành lễ: 

Quang, thọ khó suy lường 

Sáng lặng khắp mười phương! 

Thế Tôn Vô Lượng Quang 

Cha lành cõi Liên Bang. 

Thần lực chẳng tư nghì 

Sống lâu A tăng kỳ, 

A Di Đà Như Lai 

Tiến dẫn lên liên đài. 

Cực Lạc cõi thuần tịnh 

Công đức lạ trang nghiêm 

Nơi tất cả quần sanh 

Vượt lên ngôi Bất Thối 

Mười phương hằng sa Phật 

Đều ngợi khen Vô Lượng 

Cho nên nay chúng con 

Nguyện sanh về An Dưỡng. 

Nhứt tâm đảnh lễ: (Bốn chữ này thông dụng cho  mỗi đầu câu, mỗi câu một 

lạy). 

1. Tận hư không, biến pháp giới, thập phương tam thế, thường trú Tam Bảo. 

2.  Ta  Bà  Giáo  Chủ,  đại  từ  bi  nguyện,  thị  hóa  ngũ  trược,  Bổn  Sư  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật. 

3.  Đông  Phương  Thế  Giới  A  Súc  Bệ  Phật,  Tu  Di  Tướng  Phật,  Đại  Tu  Di 

Phật,  Tu  Di  Quang  Phật,  Diệu  Âm  Phật,  như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số  chư 

Phật. 

4.  Nam  Phương  Thế  Giới  Nhật  Nguyệt  Đăng  Phật,  Danh  Văn  Quang  Phật, 

Đại  Diệm  Kiên  Phật,  Tu  Di  Đăng  Phật,  Vô  Lượng  Tinh  Tấn  Phật,  như  thị 

đẳng hằng hà sa số chư Phật. 

5.  Tây  Phương  Thế  Giới  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Vô  Lượng  Tướng  Phật,  Vô 

Lượng Tràng Phật, Đại Quang Phật, Đại Minh Phật, Bảo Tướng Phật, Tịnh 

Quang Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật. 

6.  Bắc  Phương  Thế  Giới  Diệm  Kiên  Phật,  Tối  Thắng  Âm  Phật,  Nan  Trở 

Phật, Nhật Sanh Phật, Võng Minh Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật. 

7. Hạ Phương Thế Giới Sư Tử Phật, Danh Văn Phật, Danh Quang Phật, Đạt 

Mạ  Phật,  Pháp  Tràng  Phật,  Trì  Pháp  Phật,  như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số  chư 

Phật. 

8.  Thượng  Phương  Thế  Giới  Phạm  Âm  Phật,  Tú  Vương  Phật,  Hương 

Thượng  Phật,  Hương  Quang  Phật,  Đại  Diệm  Kiên  Phật,  Tạp  Sắc  Bảo  Hoa 

Nghiêm Thân Phật, Ta La Thọ Vương Phật, Bảo Hoa Đức Phật, Kiến Nhứt 

Thiết Nghĩa Phật, Như Tu Di Sơn Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật. 

9.  Cực  Lạc  Thế  Giới  Vô  Lượng  Quang,  Vô  Biên  Quang,  Vô  Ngại  Quang, 

Vô Đối Quang A Di Đà Phật. 

10.  Cực  Lạc  Thế  Giới  Diệm  Vương  Quang,  Thanh  Tịnh  Quang,  Hoan  Hỷ 

Quang, Trí Huệ Quang A Di Đà Phật. 

11.  Cực  Lạc  Thế  Giới  Nan  Tư Quang,  Bất  Đoạn  Quang,  Vô  Xứng  Quang, 

Siêu Nhật Nguyệt Quang A Di Đà Phật. 

12. Cực Lạc Thế Giới, tứ thập bát nguyện độ hàm linh, tướng hảo nan luân, 

đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

13.  Cực  Lạc  Thế  Giới,  thọ  mạng  vô  biên,  quang  minh  vô  lượng,  phổ  ứng 

thập phương, lâm chung tiếp dẫn A Di Đà Phật. 

14. Cực Lạc Thế Giới, chánh báo Phật Bồ Tát đẳng sở thuyết diệu pháp, cập 

y  báo  thủy  điểu  thọ  hoa  đẳng  sở  diễn  pháp  âm,  nhứt  thiết  thanh  tịnh  nghĩa 

kinh. 

15. Phật Thuyết A Di Đà Kinh, Vô Lượng Thọ Kinh, Quán Vô Lượng Thọ 

Kinh,  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư Nghì  Công  Đức  Nhứt  Thiết  Chư Phật  Sở  Hộ 

Niệm Kinh, cập thập phương tam thế nhứt thiết tôn pháp. 

16. Cực  Lạc  Thế Giới, diệu  tướng trang  nghiêm, đồng Phật tiếp dẫn, Quán 

Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát Ma Ha Tát. 

17. Cực Lạc Thế Giới, Mạn Thù Thất Lỵ Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát, Di Lặc 

Bồ Tát, Địa Tạng Vương Bồ Tát, chư Nhất Sanh Bổ Xứ Bồ Tát Ma Ha Tát. 

18. Cực Lạc Thế Giới, A Bệ Bạt Trí, đồng Phật thọ lượng, chư Thanh Tịnh 

Đại Hải Chúng Bồ Tát. 

Trên đây tất cả gồm  mười tám  lạy, tạm  gọi  là thượng pháp  nghi  về  Tán  Lễ 

Môn.  Thật  ra,  đó  chỉ  là  giản  ước  tùy  căn  cơ  hiện  thời,  môn  Tán  Lễ  về  bậc 

thượng  không  phải  chỉ  có  như thế.  Theo  cách  lễ  bậc  thượng,  có  vị  xưng  lễ 

đức  A  Di  Đà  48  lạy,  Quán  Âm  Thế  Chí,  Thanh  Tịnh  đại  hải  chúng,  đều  7 

lạy. Có vị lạy xưng lễ đức A Di Đà 108 lạy, ba danh hiệu sau đều 21 lạy. 

* Trung Pháp Nghi: - Môn Tán Lễ bậc trung của Tịnh Tông vừa chừng, rất 

thích hợp với sức khỏe và khả năng của phần đông. Cách thức xưng lễ này, 

mọi người đều có thể hành trì, xin diễn dịch ra như sau: 

Từ bi thệ độ khắp quần sanh 

Hỷ xả cứu an chúng hữu tình 

Tướng tốt trang nghiêm thân rực rỡ 

Nay con đảnh lễ chí tâm thành. 

Chí  tâm đảnh  lễ: (câu  này thông cả 12 câu dưới đều  xướng ở đầu câu,  mỗi 

câu một lạy). 

1.  Hoằng  Dương  Tịnh  Lạc  Độ,  Thích  Ca  Văn  Như  Lai,  ngàn  trăm  ức  hóa 

thân, khắp pháp giới chư Phật. 

2.  Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Độ  A  Di  Đà  Như  Lai,  pháp  thân  mầu  thanh 

tịnh, khắp pháp giới chư Phật. 

3.  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  A  Di  Đà  Như  Lai,  thân  tướng  hải  vi  trần, 

khắp pháp giới chư Phật. 

4.  Phương  Tiện  Thánh  Cư  Độ,  A  Di  Đà  Như  Lai,  thân  trang  nghiêm  giải 

thoát, khắp pháp giới chư Phật. 

5.  Cõi  Cực  Lạc  Phương  Tây,  A  Di  Đà  Như  Lai,  thân  căn  giới  Đại  Thừa, 

khắp pháp giới chư Phật. 

6. Cõi Cực Lạc Phương Tây, A Di Đà Như Lai, thân hóa đến mười phương, 

khắp pháp giới chư Phật. 

7. Cõi Cực Lạc Phương Tây, giáo hạnh lý ba kinh, cực y chánh tuyên dương, 

khắp pháp giới tôn pháp. 

8. Cõi Cực  Lạc Phương  Tây, Quán Thế  Âm  Bồ  Tát, thân tử kim  muôn ức, 

khắp pháp giới Bồ Tát. 

9. Cõi Cực Lạc Phương Tây, Đại Thế Chí Bồ Tát, thân trí sáng vô biên, khắp 

pháp giới Bồ Tát. 

10.  Cõi  Cực  Lạc  Phương  Tây,  Văn  Thù  Đại  Bồ  Tát,  thân  thị  hiện  trí  mầu, 

khắp pháp giới Bồ Tát. 

11. Cõi Cực  Lạc Phương Tây,  Phổ  Hiền  Đại  Bồ  Tát, thân  hạnh  nguyện sát 

trần, khắp pháp giới Bồ Tát. 

12.  Cõi  Cực  Lạc  Phương  Tây,  Thanh  Tịnh  đại  hải  chúng,  thân  phước  trí 

trang nghiêm, khắp pháp giới thánh chúng. 

*  Hạ  Pháp  Nghi:  - Phép  Tán  Lễ  bậc  hạ,  chỉ  lễ  A  Di  Đà  ba  lạy,  Quán  Âm, 

Thế  Chí,  Thanh  Tịnh  hải  chúng,  mỗi  hồng  danh  đều  một  lạy.  Đây  là  nghi 

thức để cho những vị sức yếu và người bận nhiều công việc. Ngoài ra có vị 

căn tánh tối không thể ghi nhớ nhiều, chỉ thành tâm lễ ba lạy lúc khởi đầu và 

ba lạy trước khi lui ra cũng được. Về môn phát nguyện, những người này chỉ 

đọc câu nguyện vắn tắt gồm ngày, tháng, năm, như chương trước đã nói. 

---o0o--- 

Tiết 33 - Cách Đối Trị Hôn Trầm Tán Loạn 

Người tu có lúc tâm tư lạc vào trạng thái  mê  mờ, nặng  nề  muốn  ngủ; đó  là 

vọng chướng hôn trầm. Hoặc có lúc miệng tuy niệm Phật, song tâm lại vẩn 

vơ tưởng chuyện đâu đâu; đó là vọng duyên tán loạn. Hôn trầm và tán loạn 

hai  chướng  duyên  này  rất  nguy  hại,  vì  nó  phá  hoại  người  tu,  khiến  cho 

không thể vào chánh định. 

Nhiều  vị  trong  lúc  đang  hành  trì,  vọng  tưởng  thoạt  nhiên  chìm  lặng,  câu 

niệm Phật vẫn nghe đều đều, tâm tư êm dịu quên cả nóng bức, hoặc sự cắn 

đốt  của  muỗi  mòng.  Trạng  thái  này  thường  thường  kéo  dài  từ  nửa  giờ  đến 

một  giờ  đồng  hồ,  có  khi  ra  mồ  hôi  ướt  cả  áo  mà  không  hay;  đến  lúc  chợt 

giác  tỉnh  mới  cảm  biết  trong  người  nóng  bức  khó  chịu.  Hành  giả  thấy  thế 

đừng  vội  mừng cho  rằng tâm  mình  được an định, công phu đã có đôi  phần 

thành tích. Thật ra đó chỉ là trạng thái hôn trầm thuộc phần vi tế nhẹ nhàng. 

Cổ nhơn đã bảo: "Nhè nhẹ hôn trầm khôn phát giác. Trọn ngày hạng quỉ mãi 

sinh nhai!" Trong trường hợp này hành giả phải đề khởi tinh thần, dụng công 

chặt  chẻ,  vừa  niệm  vừa  soi  vào  bên  trong  mới  phá  trị  nó  được.  Theo  chỗ 

kinh nghiệm, đại khái khi hôn trầm sắp kéo đến, tất trước tiên có vọng niệm 

tán loạn nổi lên. Cũng có lúc hôn trầm và vọng tưởng đồng thời sanh khởi. 

Nhưng  đây  là  hiện  tượng  thô,  rất  dễ  phát  giác.  Đến  khi  hôn  trầm  vi  tế  sắp 

hiện, trước tiên  một loại tạp tưởng vi tế nổi sanh, hành giả cảm biết có  một 

điểm mê mờ từ sau ót kéo lên đỉnh đầu, kế xuống đôi mắt và sau rốt vào tâm 

tạng. Hôn trầm đi đến đâu tất nơi đó bị ảnh hưởng, như đến đầu thì hơi gục 

xuống,  đến  mắt,  đôi  mắt  nhắm  lại;  đến  tâm  tạng,  tâm  liền  mê  mờ.  Về  loại 

hôn trầm nhẹ, phải có trí tinh tế mới nhận xét được. 

* Vọng tưởng cũng có hai phần: thô và tế. Vọng tưởng thô ai cũng biết, bởi 

hành tưởng nó rất rõ ràng. Người xưa bảo: "Mới tu sợ vọng tưởng, tu lâu sợ 

hôn trầm." Lời này duy đúng một phần, không được cứu cánh lắm, vì đó chỉ 

nói về phần tán loạn thuộc vọng tưởng thô. Đến như về phần vọng tưởng vi 

tế, người tu già dặn cũng phải e ngại. Bởi khi niệm Phật dụng công chặt chẻ 

kín đáo, tạp tưởng thô phù cố nhiên phải lặng chìm, song rất khó nhận được 

tướng  qua  lại của phần  vọng tưởng  vi tế.  Ví  như một ao  nước đục, khi bọt 

nổi  lên  mặt ao ta  mới  nhận thấy. Còn phần khí thể  nhỏ  nhẹ  từ  dưới  đáy ao 

được cổ động  lên,  hoặc sôi tim  nhỏ trên  mặt nước, hoặc đến nửa chừng  rồi 

không lên được, muốn thấy rõ nó, cần phải có một ao nước thật trong. Người 

niệm  Phật  lâu,  đến  trình  độ  nước  tâm  trong  lặng,  mới  thấy  biết  được  vọng 

tưởng vi tế. Bạch Thánh pháp sư, một buổi sáng từ nơi giường bước lại ghế 

ngồi, trong khoảng chừng ba giây đồng hồ, đã phát giác trong tâm mình nổi 

lên đến vài mươi vọng niệm sai biệt. Chừng ấy Ngài mới chứng  minh được 

lời  nói trong kinh Phật: "Một niệm có chín  mươi sát na,  một sát na có chín 

trăm sanh diệt." Đây là vọng tưởng thuộc loại vi tế. 

*  Nhân  tiện  xin  nhắc  lại  một  câu  chuyện  về  vọng  tưởng  vi  tế,  cho  các  bạn 

đồng tu thêm phần nhận thức: Quang Huệ và Giới Diễn là hai vị thiền sư đều 

ngộ  đạo.  Một  hôm  trong  khi  đồng  ngồi  thiền,  nơi  tiềm  thức  của  ngài  Giới 

Diễn  thoạt  nổi  lên  một  niệm  sắc  ái,  Ngài  liền  diệt  trừ;  song  bên  kia  Quang 

Huệ thiền sư đã hay biết. Sau khi xuất định, ngài Quang Huệ làm bài kệ có ý 

trêu  cợt  ngài  Giới  Diễn.  Giới  Diễn  thiền  sư buồn  thẹn,  liền  thâu  thần  nhập 

diệt.  Ngài  Quang  Huệ  hối  hận,  gọi  đệ  tử  đến  phó  chúc  rằng:  "Bạn  ta  trong 

khi thiền định có một niệm sắc ái, sau tất lụy về sắc; vì phiền ta mà thị tịch, 

sau sẽ phá  hoại Tăng Bảo.  Lỗi ấy  một phần do ở  nơi ta,  nếu  ta không theo 

hóa  độ,  tất  sẽ  mang  lấy  hậu  quả."  Dặn  dò  xong,  Ngài  cũng  viên  tịch  theo 

luôn. Sau Quang  Huệ chuyển thân  làm  thiền sư Phật „n; Giới Diễn chuyển 

kiếp  làm Tô Đông Pha. Đông Pha do kiếp trước có tu  nên  làm quan, thông 

minh trí huệ mà cũng đa tài đa tình. Ông có đến bảy người thiếp, và thường 

đem sự thông minh bác lảm của mình mà vấn nạn các vị thiền sư. Về sau bị 

ngài Phật „n chiết phục, ông mới quay lại đường lối tu Phật. Cho nên vọng 

tưởng vi tế, người tu lâu cũng phải e ngại là thế. Tiên đức có câu: 

Công phu không thiếu cũng không dư. 

Muôn kiếp tham si chữa dễ trừ! 

Vậy  người  tu  khi  có  chút  cảnh  giới  tốt  chớ  vội  khoe  khoang  tự  đắc,  phải 

nhìn  gương  ngài  Giới  Diễn.  Và  cũng  đừng  vội  tự  thị  chê  bai  kẻ  khác,  mà 

phải xem gương Quang Huệ thiền sư. 

* Hôn trầm và vọng tưởng vi tế, người tu lâu tự biết lối giải trừ. Nơi đây, chỉ 

lược bàn qua cách đối trị về phần thô. Thông thường, khi loạn tưởng nhiều, 

hành giả nên ngồi yên nhiếp tâm niệm Phật. Lúc hôn trầm đến, nên đứng lên 

vừa  niệm  vừa  kinh  hành.  Cứ dùng  hai  oai  nghi  này  thay  đổi  mãi,  lâu  ngày 

hai  chướng  duyên  ấy  sẽ  tiêu  trừ.  Theo  chỗ  kinh  nghiệm,  lắng  tai  ghi  nhận 

rành  rõ  từ  tiếng  từ  câu  niệm  Phật  theo  lối  Phản  Văn  Trì  Danh,  có  lẽ  là 

phương  pháp  kiến  hiệu  nhứt  để  đối  trị  tán  loạn.  Và,  Lễ  Bái  Trì  Danh,  là 

phương thức tối thượng để đối trị với mối chướng hôn trầm nặng nề. 

Nhưng,  mỗi hành giả đều có chỗ kinh nghiệm và thích hợp riêng. Trên đây 

chỉ lược đưa ra vài quan điểm để góp phần khuyến ích. 

-ooOoo- 

Chương VI: Đệ Lục Yếu - Niệm Phật Phải Đoạn Tuyệt Phiền Não 

Khải Đề: 

Thanh sắc tài danh thế lợi trêu 

Bể trần chìm nổi kiếp vô liêu! 

Giai nhân kiệt sĩ chừ đâu vắng? 

Dấu sử nghìn thu để hận nhiều! 

Hươu Tần tranh đuổi khắp giang san 

Cỏ xót, mây thương, cuộc thảm tàn! 

Lầu Hán vui trăng ai đó mấy? 

Hơn thua thù hận thuở nào tan? 

May gặp Như Lai ánh huệ không 

Nước dương quyết rửa sạch mê lòng! 

Đã lên non pháp quên tìm báu 

Lần lựa đi về tiếc uổng công! 

Vượt hết non cao vực thẳm rồi 

Bên đường bỗng thấy sắc hoa tươi 

Mới hay siêu đọa do mình cả 

Mà cõi mười phương cũng huyễn thôi. 

---o0o--- 

Mục A. Lược Đàm Về Tham Phiền Não 

Tiết 34 - Phương Diện Khai Tâm 

Đã  là  phàm  phu,  tất  còn  ở  trong  vòng  phiền  não,  bị  nó  mê  hoặc  sai  khiến, 

lắm lúc không tự chủ được. Phiền não có nghĩa: "khuất động thiêu đốt" làm 

cho  tâm  niệm  không  yên,  ngăn  trở  bước  tu  hành,  nên  gọi  nó  là  phiền  não 

chướng.  Pháp  thân  huệ  mạng  ta  bị  phiền  não  phá  hại,  nên  cũng  gọi  nó  là 

phiền não ma. 

Có những Phật tử tuy ăn chay, bố thí, tụng kinh, niệm Phật, nhưng chỉ chú ý 

về  hình thức, không quan tâm đến  việc dứt trừ phiền  não  vọng duyên. Nên 

biết,  nếu  phiền  vọng  tăng  một  phần,  tất  đạo  tâm  phải  thối  một  phần,  dù  có 

tụng kinh niệm Phật cũng không được thanh tịnh. Cho nên trong Kinh Pháp 

Bảo Đàn, đức Lục Tổ đã bảo: 

Người mê tu phước chẳng tu đạo 

Bảo rằng tu phước ấy là đạo 

Bố thí cúng dường phước không lường 

Nơi lòng ba ác vẫn còn tạo. 

Chữ Đạo của đức Lục Tổ nói, chỉ cho chân tâm thanh tịnh. Tất cả đường lối 

tu  hành  đều  là  phương  tiện  trở  về  chân  tâm  ấy.  Chứng  được  chân  tâm  mới 

hoàn  phục  tánh  bản  giác,  thoát  nỗi  khổ  luân  hồi,  mà  điểm  căn  bản  để  tu 

chứng, là phải dứt trừ phiền não vọng niệm. 

Trong  Kinh  Tứ  Thập  Nhị  Chương,  đức  Phật  cũng  dạy:  "Bậc  sa  môn  hành 

đạo đừng  giống  như con trâu kéo chiếc cối  xay, thân  tuy  hành đạo  mà tâm 

đạo chẳng hành. Nếu tâm đạo được hành, cần gì dùng thân hành đạo?" Niệm 

Phật, sám hối, ngồi thiền, lễ bái, kinh hành, đều là phương tiện phá trừ vọng 

nghiệp, mở rộng chân tâm. Nếu thân, miệng áp dụng hình thức ấy, mà lòng 

còn dẫy đầy  nghiệp chướng tham, sân, si, thì đâu  gọi  là  hành đạo? Trái  lại, 

tuy  không  dùng  hình  thức  đó,  nhưng  tâm  vẫn  luôn  luôn  trong  sáng  như 

gương  nguyệt  hồ thu,  mới thật  là  người  hành  đạo. Khi  xưa  vua  Hương Chí 

hỏi Tổ Bát Nhã Đa La rằng: "Các vị tu hành khác đều tụng kinh, sao Ngài lại 

không tụng?" 

Tổ đáp: "Bần tăng hơi thở ra không tiếp xúc các duyên, hơi thở vào không ở 

trong ấm giới, thường chuyển thứ kinh ấy đã ngàn muôn ức quyển rồi!" Tổ 

muốn  nói  rằng  mình  hằng  tụng  vô  tự  tâm  kinh,  tâm  kinh  ấy  là  chẳng  trụ 

trước  muôn  duyên  bên  ngoài,  và  bên  trong  hằng  vắng  lặng  không  thấy  có 

năm  ấm  mười  tám  giới,  cả  tướng  trong,  ngoài,  chính  giữa  cũng  đều  dứt 

tuyệt. Đây là ý nghĩa "tâm hành đạo". 

Tuy  nhiên,  cũng  đừng  chấp  theo  điều  nói  trên,  mà  bác  bỏ  ăn  chay,  bố  thí, 

sám  hối,  niệm  Phật,  tụng  kinh.  Bởi  các  sự  kiện  ấy  về  mặt  huệ  nó  giúp  cho 

hành  giả  mau  tiêu  nghiệp  chướng,  sớm  ngộ  bản  tâm;  về  mặt  phước  nó  lại 

khiến cho  người tu được quả báo đẹp  vui, sanh  về các cõi  lành,  hoặc  miền 

Tịnh Độ để tiếp tục đường tu không còn thối chuyển. Mà phước huệ  lưỡng 

toàn  mới  thành  Phật  được.  Cho  nên  các  bậc  đại  Bồ  Tát  tuy  đã  ngộ  suốt 

nguồn tâm, nhưng vẫn tu muôn phước để trang nghiêm Phật độ. Như đức Di 

Lặc Bồ  Tát tuy đã  lên  ngôi Nhất  Sanh  Bổ Xứ, xong  mỗi  ngày  vẫn sám  hối 

sáu thời để cầu  tiêu trừ tế chướng,  mau chứng quả Diệu Giác của Phật Đà. 

Nên biết lời dạy trong Kinh Tứ Thập Nhị Chương và lời của Tổ Bát Nhã Đa 

La  ở  trên,  chỉ  có  tánh  cách  phiến  diện  hoặc  bán  dụ,  để  phá  trừ  lối  tu  chấp 

tướng quên tâm mà thôi. 

Để kết lại vấn đề, người tu tịnh nghiệp ngoài phương diện niệm Phật, trì chú, 

tụng  kinh,  sám  hối,  còn  phải  chú  trọng  về  phương  diện  "khai  tâm".  Muốn 

cho tâm mở mang sáng suốt, để giúp kết quả niệm Phật mau thành tựu được 

sanh  về  Tây  Phương,  phải  dứt  trừ phiền  não.  Nếu  nhận  thức  sâu  thêm,  câu 

niệm  Phật  tuy  là  tướng  mà  cũng  chính  là  tánh,  bởi  lý  không  ngoài  sự,  tức 

niệm là Phật, tức niệm là tâm. Cho nên trong sáu chữ hồng danh, phước huệ 

gồm đủ, sự lý viên dung, vừa đưa người tu mau đến thể viên giác diệu tâm, 

vừa khiến hành giả được tịnh báo vãng sanh cõi Phật. 

---o0o--- 

Tiết 35 - Đối Trị Dục Nhiễm 

Các phiền não về tham không ngoài sự đắm nhiễm ngũ dục lục trần. Từ cội 

gốc tham, sanh ra các chi tiết  xấu khác  như: bỏn sẻn,  ganh  ghét,  lường  gạt 

giả dối... gọi là Tùy phiền não. Ngũ dục, chỉ cho năm  món nhiễm gồm: sắc 

dục, tiền của, quyền danh, ăn mặc, ngủ nghỉ. Lục trần là: sắc, thanh, hương, 

vị,  xúc,  pháp.  Trong  lục  trần  đã  thâu  nhiếp  ngũ  dục,  nhưng  sở  dĩ  lập  riêng 

danh từ ngũ dục, là muốn nêu ra năm món nhiễm nặng của chúng sanh trong 

cảnh lục trần. Lục trần nói với tánh cách bao quát, ngũ dục với tánh cách đặc 

biệt.  Nơi  đây  nói  thêm  lục  trần  là  để  chỉ  cho  các  thứ  nhiễm  khác  mà  trong 

ngũ dục không có như: thích âm nhạc ca hát, mê tiểu thuyết nhãm nhí v.v... 

Khi  tâm  tham  nhiễm  ngũ  dục  lục  trần  khởi  động,  cách  đối  trị  tổng  quát,  là 

nên quán sát thuần thục bốn lý: Bất Tịnh, Khổ, Vô Thường, Vô Ngã. 

1.  "Bất  Tịnh"  là  chỉ  cho  thân  không  sạch,  tâm  không  sạch,  và  cảnh  không 

sạch. Thân không sạch, là phải quán  xét thân ta và  người bên ngoài nhờ có 

lớp  da che  giấu, bên trong chỉ toàn  những thứ hôi tanh  nhơ  nhớp  như: thịt, 

xương,  máu,  mủ,  đờm,  dãi,  phẩn,  nước  tiểu  v.v...  Đã  thế  mà  các  thứ  nhơ 

nhớp bên trong còn bài tiết ra cửu khiếu bên ngoài. Suy xét kỹ, sắc thân của 

chúng  sanh  không  có  chi  đáng  ưa  thích.  Tâm  không  sạch,  là  khi  tâm  sanh 

tham nhiễm tất nó đã thành xấu xa nhơ bợn, chẳng khác chi hồ nước trong bị 

cáu bùn làm bẩn đục. Hồ nước đục không thể soi bóng sắc cây núi trời mây, 

tâm nhơ bợn mất hết thần thông trí huệ. Nên nhớ câu: 

Biết tu hành chớ phí uổng công. 

Tâm bình tịnh thần thông trí huệ! 

Người  đã  phát  nguyện  bước  lên  đường  tu,  phải  lập  chí  lần  lần  dứt  trừ  tâm 

phiền  não  nhiễm  dục  từ  thô  đến  tế.  Cảnh  không  sạch,  là  cảnh  giới  cõi  ngũ 

trược này dẫy đầy bùn đất, đá sỏi, chông gai, lại dung chứa vô số chúng sanh 

từ thân đến tâm  đều  nhơ bợn. Cho  nên cảnh Uế Độ  này  không có chi đáng 

say mê tham luyến. 

2. "Khổ" là chỉ cho thân khổ, tâm khổ và cảnh khổ. Thân khổ, là thân này đã 

nhơ nhớp, lại bị sự sanh già bịnh chết, nóng lạnh, đói khát, vất vả cực nhọc 

chi phối,  làm cho khổ sở không  được tự tại an  vui.  Tâm  khổ,  là khi tâm ta 

khởi phiền  não, tất bị  lửa phiền  não thiêu  đốt, giây phiền  não trói buộc, roi 

phiền não đánh đuổi sai khiến, khói bụi phiền não làm tăm tối nhiễm ô. Cho 

nên  người  nào  khởi  phiền  não  tất  kẻ  đó  thiếu  trí  huệ,  vì  tự  làm  khổ  mình 

trước  nhứt.  Cảnh  khổ,  là  cảnh  này  nắng  lửa  mưa  dầu,  chúng  sanh  vất  vả 

trong cuộc mưu sinh, mỗi ngày ta thấy trước mắt diễn đầy những hiện trạng 

nhọc nhằn bi thảm. 

3. "Vô Thường" là thân vô thường, tâm vô thường và cảnh vô thường. Thân 

vô thường là thân này mau tàn tạ, dễ suy già rồi kết cuộc sẽ phải đi đến cái 

chết. Người xưa đã than: 

Nhớ thuở còn thơ dong ngựa trúc. 

Thoát trông nay tóc điểm màu sương. 

Mưu  lược  dõng  mãnh  như  Văn  Chủng,  Ngũ  Tữ  Tư;  sắc  đẹp  dễ  say  người 

như Tây Thi, Trịnh Đán, kết cuộc: 

Hồng nhan già xấu, anh hùng mất. 

Đôi mắt thư sinh cũng mỏi buồn. 

Tâm vô thường, là tâm niệm chúng sanh thay đổi luôn luôn, khi thương giận, 

lúc  vui  buồn.  Những  niệm  ấy  xét  ra  huyễn  hư  như  bọt  nước.  Cảnh  vô 

thường, là chẳng những hoàn cảnh xung quanh ta hằng đổi thay biến chuyển, 

mà sự  vui cũng  vô thường. Món ăn dù  ngon, qua cổ họng rồi thành không; 

cuộc  sum  họp  dù  đầm  ấm,  kết  cuộc  cũng  phải  chia  tan;  buổi  hát  vui  rồi  sẽ 

vãng; quyển sách hay, lần lượt cũng đến trang cuối cùng. 

4. "Vô Ngã" nghĩa là không có ta, không tự thể, tự chủ. Điều này cũng gồm 

có  thân  vô  ngã,  tâm  vô  ngã  và  cảnh  vô  ngã.  Thân  vô  ngã  là  thân  này  hư 

huyễn không tự chủ, ta chẳng thể làm cho nó trẻ mãi, không già chết. Dù cho 

bậc  thiên  tiên  cũng  chỉ  lưu  trụ  được  sắc  thân  trong  một  thời  hạn  nào  thôi. 

Tâm vô ngã, chỉ cho tâm hư vọng của chúng sanh không có tự thể; như tâm 

tham  nhiễm,  niệm  buồn  giận  thương  vui  thoạt  đến  rồi  tan,  không  có  chi  là 

chân  thật.  Cảnh  vô  ngã  là  cảnh  giới  xung  quanh  ta  như  huyễn  mộng,  nó 

không  tự  chủ  được,  và  bị  sự  sanh  diệt  chi  phối.  Đô  thị  đổi  ra  gò  hoang, 

ruộng dâu hóa thành biển cả, vạn vật luôn luôn biến chuyển trong từng giây 

phút, cảnh này ẩn mất, cảnh khác hiện lên. 

Khi quán xét từ thân tâm đến cảnh giới đều bất tịnh, khổ, vô thường, vô ngã, 

hành giả sẽ dứt trừ được tâm tham nhiễm. Bởi chúng sanh thiếu mất trí huệ, 

thường sống trong sự điên  đảo, không sạch cho  là sạch,  khổ cho  là  vui,  vô 

thường cho là thường, vô ngã cho là ngã, rồi sanh ra mê say đắm nhiễm, nên 

đức  Phật  dạy  phải  dùng  bốn  pháp  này  để  quán  phá  bốn  sự  điên  đảo  đó. 

Chẳng  hạn  như phẩn  uế, ta cho  là thối tha nhơ nhớp, nhưng  loài chó lợn  vì 

nghiệp mê nhiễm, thấy là thơm sạch ngon, nên đua nhau tranh giành. Sự dục 

nhiễm  ở  nhơn  gian,  loài  người  cho  là  vui  sạch  đáng  ưa  thích,  nhưng  chư 

thiên cho là hôi tanh nhơ nhớp, chẳng khác chi ta thấy loài chó lợn ăn đồ ô 

uế. Sự dục nhiễm của chúng sanh rất si mê điên đảo đại khái là như thế, nên 

người tu phải cố gắng lần lượt phá trừ. 

---o0o--- 

Tiết 36 - Đối Trị Tham Vi Tế 

Như trên đã lược nói qua sự tham ngũ dục thô phù dễ thấy. Ngoài ra còn mối 

tham  nhiễm ẩn sâu  vi tế,  mà  người tu cần phải  lưu tâm. Chẳng  hạn  như số 

tiền  trăm  vạn không  làm cho tham,  nhưng số bạc triệu tỷ có thể  khiến phải 

động tâm; sắc đẹp tầm thường dễ dàng lướt qua, song giai nhân tuyệt mỹ có 

năng  lực  giục  người  mê  lụy.  Cho  đến  các  vị  tu  mà  còn  đắm  ưa  chuỗi  tốt; 

tượng  đẹp,  hoặc  cảnh  giới  lành,  cũng  thuộc  về  tâm  tham  nhiễm.  Phải  nên 

xem  đó  là  những  phương  tiện,  hoặc  cảnh  nhân  duyên  như  huyễn,  chớ  sanh 

lòng tham  trước. Để phân tích tâm trạng  này, xin đưa ra ba câu chuyện  với 

tánh cách hiểu dụ từ cạn đến sâu: 

*  Thuở  xưa  bên  Trung  Hoa  có  một  vị  quan  nổi  tiếng  là  thanh  liêm,  ai  đưa 

vàng bạc lo lót, cũng đều nghiêm trách không nhận. Nhưng độ nọ, một nhà 

hào phú vì muốn nhờ giải quyết việc riêng có tánh cách đặc biệt, nên hối lộ 

đến mười vạn quan tiền. Vị quan liền thâu nhận. Sau đó người bạn hỏi duyên 

cớ, ông  đáp:  "Số tiền  mười  vạn có thể thông cảm  với thần  minh", (tiền chí 

thập vạn khả dĩ thông thần). Vị quan trên chỉ có thể thanh liêm được với số 

tiền nhỏ, nhưng không thanh liêm nổi với số tiền quá lớn. Đây là lòng tham 

nhiễm ẩn sâu. 

*  Lại  câu  chuyện  đời  Minh.  Một  hôm  Liên  Trì  đại  sư  ngồi  nói  chuyện  với 

khách  tăng. Ông khách than: "Người  tu đời  nay  hầu  hết  đều đắm  nhiễm  về 

danh lợi. " Đại sư nói: "Tôi thấy Ngài là bậc thanh khiết, vì từ trước đến nay 

đã chối bỏ hết danh lợi người ta đem đến cho mình." Khách tăng nghe xong 

gương  mặt thoáng  lộ  nét  hoan  hỉ. Vị tăng  này tuy không thích  những danh 

vọng thông thường, nhưng còn ưa được tiếng thanh cao tuyệt tục. Đây là tâm 

tham nhiễm thâm trầm vi tế. 

* Thêm một chuyện trong thiền môn. Có bà lão nhiều đạo tâm, cất ngôi tịnh 

am  lo đầy đủ tứ sự cúng dường  ủng  hộ  một vị tham thiền tu  niệm. Qua  hai 

chục năm, một hôm bà lão dặn bảo cô con gái rằng: "Bữa nay, sau khi đem 

cơm cho sư thọ trai xong, con thừa lúc bất ngờ ôm ngay sư mà hỏi: "Lúc này 

như thế nào? Sư trả lời ra sao, con vào đây thuật lại cho mẹ rõ." Cô con gái y 

như lời, ôm sư  gạn  hỏi.  Sư  đáp:  "Khô  mộc ỷ  hàn  nham, tam đông  vô  noãn 

khí." Với câu này, ý sư muốn bảo: "Mình chẳng mảy may động tâm về sắc 

dục, ví như cây khô nương tựa gộp đá lạnh, lại ở vào ba tháng mùa đông, tìm 

một chút hơi ấm cũng không có." Cô con gái trở vào thuật lại, lão bà không 

vui,  bảo:  "Thật  uổng  công  ta  hai  mươi  năm  lo  lắng,  không  ngờ  chỉ  ủng  hộ 

một kẻ phàm phu!" Nói xong, lão bà ra đuổi nhà sư đi, rồi châm lửa đốt luôn 

cái am. 

Thật ra, tu đến trình độ của sư, đời nay cũng ít có. Còn lão bà vốn một vị Bồ 

Tát,  hành động đốt am  là  muốn khai  ngộ  cho  thiền sư.  Tại sao thế?  Bởi sư 

tuy không động tâm về sắc dục, nhưng còn thấy mình thanh tịnh, còn trụ tâm 

nơi tướng vắng lặng không không của thiền định, tức chưa được đại triệt đại 

ngộ. Để phân tích thêm cho rõ, thiền môn có ba cửa ải phải vượt qua là: Bản 

Tham quan, Trùng quan và Lao quan. Người tu thiền tham thoại đầu đến khi 

phá được nghi tình, tỏ suốt ý tây lai, nhìn rõ mặt mày trước khi cha mẹ chưa 

sanh, tức đã vượt qua cửa ải thứ nhứt, gọi là "Phá Bản Tham". Đến trình độ 

này, dù đã dứt được tưởng tâm hư vọng từ vô thỉ, nhưng còn cảnh giới năng 

sở đối đãi của quán trí,  hãy chưa tuyệt tướng quên  tình. Cho  nên tuy đã  vô 

tâm cùng thế sự,  nhưng đối  với đại đạo  vẫn cách  một  lớp cửa dày  dặn trập 

trùng. Cổ đức bảo: 

Chớ gọi vô tâm nguyên thật đạo. 

Vô tâm còn cách một trùng quan! 

Chính là ý này. Nhà sư trên tuy đã đạt đến cảnh giới khá cao, nhưng hãy còn 

trụ  tâm  nơi  tịnh  tướng.  Đây  cũng  là  một  sự  tham  nhiễm  vi  tế,  mà  người  tu 

cần phải dứt trừ. 

Người niệm Phật cũng thế. Phải rõ tất cả sắc tướng đều như huyễn, dù tu đến 

cảnh  giới  nhứt tâm, thấy  hoa sen báu, các tướng tốt,  hoặc chư Phật  Bồ  Tát 

hiện thân, nên biết đó chẳng qua là do nhân lành cảm quả lành, cứ an nhiên 

đừng đắm nhiễm tham trước, cũng không nên phủ nhận. Như vậy mới gọi là 

hiểu ngộ lý: "Như thật bất không" của tạng tâm. 


---o0o--- 

Mục B. Lược Đàm Về Sân Phiền Não 

Tiết 37 - Phương Pháp Đối Trị Sân 

Trong các phiền não, duy có sân hận tướng trạng rất thô bạo, phá hoại hành 

giả mạnh mẽ nhứt. Nên người xưa đã bảo: "Nhứt niệm sân tâm khởi, bá vạn 

chướng  môn  khai."  Câu  này  có  nghĩa:  khi  khởi  một  niệm  giận  hờn,  tức  đã 

mở muôn ngàn cửa chướng ngại. Chẳng hạn như lúc đang niệm Phật, ta chợt 

tưởng  đến  người  ngoài  bạc  ác  khắc  nghiệt  xấu  xa,  đối  đãi  với  mình  nhiều 

điều  không  tốt;  hoặc  nhớ  việc  người  thân  cận  phản  phúc  gây  rối  làm  khổ 

mình, liền buồn giận bức rức không an. Từ nơi tâm trạng đó, miệng tuy niệm 

Phật,  nhưng  lòng  phiền  muộn,  vọng  tưởng  sôi  nổi.  Có  người  bỏ  chuỗi  thôi 

niệm, xuống nằm gát tay suy nghĩ vẫn vơ. Có kẻ lại buồn tức đến quên ăn bỏ 

ngủ,  muốn  gặp  ngay  người đó  la  hét  một  hồi,  hoặc tìm cách trả thù cho đã 

giận. Tâm niệm sân hận nó phá hại người tu đến như thế. 

Muốn đối trị giận hờn, phải khởi lòng từ bi. Kinh Pháp Hoa nói: "Lấy đại từ 

bi  làm  nhà,  nhu  hòa  nhẫn  nhục  làm  áo  giáp,  tất  cả  pháp  Không  làm  tòa 

ngồi." Phải nghĩ rằng: ta cùng chúng sanh đồng là phàm phu chìm trong biển 

khổ  sanh  tử,  tất  cả  đều  do  nghiệp  phiền  não,  mà  phiền  não  vốn  hư  huyễn 

không  có  thật.  Như  một  niệm  sân  hận,  trước  khi  chưa  khởi  nó  từ đâu  đến, 

lúc tan rồi lại đi về đâu? Khi giận hờn ta tự làm khổ cho ta trước, vì đã nổi 

lửa phiền não thiêu đốt lấy mình, mà cũng không thể cải hóa làm lợi lạc chi 

cho  người.  Như thế  có  phải  là  si  mê  vô  ích  chăng?  Lại  nên  nghĩ:  người  có 

hành động xấu làm tổn hại cho ta, kẻ đó vì mê muội đã gây nhân ác tất phải 

chịu quả khổ. Họ đáng thương hơn là đáng giận, bởi nếu sáng suốt biết rõ lẽ 

tội phước, tất không khi nào lại dám làm điều ấy. Ta là Phật tử, phải áp dụng 

giáo  lý  đức  Thế  Tôn  để  tự  cởi  mở  sự  ràng  buộc  oan  trái  cho  mình,  vì  mục 

đích tu hành là cầu sự giải thoát an vui, chớ không phải tìm lối khổ. Đối với 

hành động tàn hại đó, ta phải xót thương tha thứ, nhu hòa nhẫn chịu và xem 

mọi việc đều hư huyễn không không. Nên nhớ lời cổ nhơn: "Lửa sân si tam 

độc,  đốt  hết  rừng  công  đức.  Muốn  hành  Bồ  Tát  đạo,  giữ  thân  tâm  nhẫn 

nhục." 

Từ bi là nước tịnh mát mẻ, rưới tắt lửa phiền não. Nhẫn nhục là áo giáp bền 

chắc  ngăn  tất  cả  mũi  tên  độc.  Pháp  không  là  ánh  sáng  phá  tan  khói  mù  tối 

tăm. Biết dùng ba điều này để dứt trừ sân hận, tức đã vào nhà Như Lai, mặc 

áo Như Lai và ngồi tòa Như Lai vậy. 

---o0o--- 

Tiết 38 - Cách Đoạn Tuyệt Thị Phi 

Hàng phàm phu vì chưa chứng vào chân tâm bình đẳng, còn ranh giới phân 

biệt giữa ta và người, nên trong đời sống, sự hơn thua phải quấy khen chê có 

đến muôn ngàn, không ai tránh khỏi. Dù cho chư Phật Bồ Tát vì lòng đại bi 

thị  hiện  giữa  cõi  trần  để  độ  sanh,  cũng  phải  chịu  cảnh  thị  phi  thương  ghét. 

Cổ ngôn có câu: 

Thùy nhơn bối hậu vô nhơn thuyết. 

Na cá nhơn tiền bất thuyết nhơn! 

Lời  này  ý  nói:  "không  có  ai  chẳng  bị  kẻ  khác  chỉ  trích  chê  bai  sau  lưng, 

nhưng ở trước mặt người ta không nói ra mà thôi." Đây là câu thành ngữ xác 

thật, do sự kinh nghiệm của người xưa. 

Những sự thị phi làm cho hành giả, nếu không sáng suốt bình tỉnh, nhiều khi 

phải xao động sanh phiền não, rất chướng ngại cho đường tu. Cho nên ở đây 

nêu ra vấn đề này để tìm cách phá giải. Muốn dứt trừ thị phi, phải y theo ba 

sự kiện: 

* Điều thứ nhứt: phải xét sửa lỗi mình, đừng nhìn nói lỗi người. Ví như con 

trâu đen thấy cò trắng đứng trên mình thì để yên; khi con quạ bay đến đậu lại 

lấy  sừng  quơ  đuổi;  nó  không  ngờ  mình  còn  đen  nhiều  hơn  con  quạ.  Phàm 

phu cũng thế, thích lời khen, ghét tiếng xấu, ưa bươi móc điều dở của người, 

không dè mình cũng nhiều lỗi lầm, chẳng có chi là tốt đẹp! Cho nên nguyên 

tắc  của  người  tu  là  phải  tự  phản  tỉnh  xét  sửa  lấy  mình,  đừng  nên  nhìn  nói 

điều  dở của  người . Xét sửa  lỗi  mình thì càng  ngày càng sáng, nhìn  nói  lỗi 

người tất càng gây thêm việc trái oan. 

* Điều thứ hai: khi bị sự thị phi khinh báng, nên an nhẫn, đừng tìm cách biện 

minh. Ví như tờ giấy trắng bị vết mực làm lem, cứ để yên, nó chỉ dơ một chỗ 

đó rồi lần lần phai nhạt; nếu lấy đồ lau chùi, tất sẽ hoen ố cả toàn diện. Luận 

Niệm  Phật  Bảo  Vương  Tam  Muội  nói: "Bị  oan  ức  chớ  cầu  biện  minh,  nếu 

biện minh tất oán hận càng sanh." Bởi người đã cố tâm nói xấu, ta biện minh 

tức là cho kẻ đó nói sai, dĩ nhiên sẽ sanh sự oán thù tranh cãi, mà vô tình lại 

làm cho quần chúng hay biết, và để ý nghi ngờ mình. Thông thường, người 

mới tu hay thấy mình phải kẻ khác quấy. Người tu hơi lâu, thấy mình và kẻ 

khác  đều có phải có quấy. Người tu càng  lâu, duy chỉ thấy  mình  quấy.  Tại 

sao thế? - Bởi khi việc khinh báng xảy ra, nếu hiện tại mình không sai quấy 

tất kiếp trước cũng lỗi lầm, nên đời nay phải chịu quả. Giả sử kiếp trước ta 

không  có  biệt  nghiệp  trực  tiếp  gây  nên  lỗi,  thì  cũng  do  cộng  nghiệp  tội  ác, 

mới  đồng  sanh  trong  cõi  ngũ  trược  này.  "Đã  mang  lấy  nghiệp  vào  thân. 

Cũng đừng trách lẫn trời gần trời xa." Lời của cụ Nguyễn Du nói, cũng thầm 

hợp với lý đạo. 

* Điều thứ ba: người tu phải giữ vững lập trường, tin chắc lý nhân quả, đừng 

xao động vì tiếng hay dở bên ngoài. Kinh Pháp Cú nói: "Ngọn núi cao đứng 

vững giữa cơn giông tố. Người chân chánh an nhiên giữa tiếng thị phi." Tất 

cả tiếng khen chê bên ngoài không làm cho ta tốt hoặc xấu, siêu hay đọa, mà 

tốt  xấu  siêu  đọa  đều  do  nơi  ta.  Nếu  ta  gây  nhân  lành  dù  người  có  khinh  là 

xấu xa tội ác, ta vẫn được siêu thăng. Trái lại, ta gây nhân ác, tuy người quí 

trọng ngợi khen, ta vẫn phải chịu đọa lạc. Do hiểu lẽ này, một thiền sư Việt 

Nam đã viết ra những lời thi ý tứ rất thanh tân siêu thoát: 

Thị phi ngôn trục triêu hoa lạc 

Danh lợi tâm tùy dạ vũ hàn! 

Hoa lạc, vũ tinh, sơn tịch tịch 

Nhất thanh đề điểu hựu xuân tàn. 

Tạm dịch: 

Thị phi tiếng rụng theo hoa sớm 

Danh lợi lòng băng với bão đêm! 

Mưa tạnh, hoa rơi, non vắng vẻ 

Chim kêu xuân lại quá bên thềm. 

Đừng  quan tâm  đến danh  lợi  thị phi,  hãy  để cho  nó  rơi theo  hoa sớm,  lạnh 

với mưa đêm, rồi tan biến lần lần. Kìa một tiếng chim kêu, một mùa xuân đã 

qua, sao ta không lo tu tập? 

---o0o--- 

Tiết 39 - Những Lời Khuyên Răn Về Việc Thị Phi 

Cổ ngữ nói: "Kinh mục chi sự do khủng vị chân, bối hậu chi ngôn khởi túc 

thâm  tín;  nhỉ  khả  đắc  văn,  khẩu  bất  khả  đắc  ngôn  dã."  Câu  này  có  nghĩa: 

"Việc thấy trước mắt còn e không đúng với sự thật, thì lời nói sau lưng đâu 

đáng  để  tin?  Cho  nên  sự  thị  phi  tai  có  thể  được  nghe,  nhưng  miệng  không 

nên nói." Tiếng thị phi lắm khi phát xuất từ sự nghi lầm, hiểu lầm, nghe lầm, 

rồi  ở  trong  nhà  nó  là  hình  con  chuột,  khỏi  cửa  ngõ  nó  biến  thành  hình  con 

dê, ra tới  ngoài  đường  lại  hóa thành  hình  con trâu;  nguyên khởi thật không 

có  chi,  nhưng  khi  đồn  đải  đến  người  thứ  mười,  thì  người  đồn  lần  thứ  nhứt 

nghe  cũng  phải  kinh  sợ!  Nhiều  khi  tiếng  chê  bai  lại  có  do  lòng  hơn  thua 

ganh  ghét,  với  sự  cố  tâm  trả  oán,  hoặc  dìm  kẻ  có  nhiều  phương  diện  hơn 

mình. Tánh  ưa  nói  nhiều  và tâm  tật đố thị phi,  nhứt  là phái  nữ, rất dễ khởi 

phạm;  khi  họ  kính  thương,  thì  người  đó  mau  thành  tiên  Phật,  lúc  họ  khinh 

ghét, kẻ ấy cũng dễ hóa yêu ma. Một sư cụ thuộc bậc tiền bối đã nói: "Mấy 

bà  mấy  cô  có  nhiều  đức  tin  hơn  phái  nam,  việc  hành  đạo  phần  đông  siêng 

năng tinh tấn. Nhưng công đức tu niệm được bao nhiêu, đều bị cái miệng nó 

đốt hết cả!" Với ý niệm ngăn những điều lầm lỗi của thị phi để giữ gìn cho 

công đức tu  hành không bị  hủy tổn,  và tránh  những ác báo  về sau,  xin dẫn 

lời  hay  của  người  xưa,  cho  đến  lời  răn  dạy  của  Phật,  Tổ  để  cùng  nhau 

khuyên nhắc. 

*  Một  buổi  nhàn  hạ,  Đường  Thái  Tông  hỏi  bề  tôi  là  Hứa  Kính  Tôn  rằng: 

"Trẫm thấy khanh phẩm cách cũng không phải là phường sơ bạc, sao lại có 

nhiều tiếng thị phi chê ghét như thế?" Kính Tôn thưa: "Tâu bệ hạ! Mưa mùa 

xuân tầm tả như dầu, người nông phu mừng cho ruộng đất được thấm nhuần, 

kẻ bộ hành lại ghét vì đường sá bùn lầy trơn trợt. Trăng mùa thu trong sáng 

như gương, hàng  tao  nhân  mừng  gặp dịp thường du  ngâm  vịnh,  nhưng bọn 

đạo  tặc  lại  ghét  vì  ánh  nguyệt  quá  rõ  ràng!  Như  trời  đất  là  vô  tư,  mà  cơn 

nắng  mưa  thời  tiết  còn  bị  thế  gian  trách  hận  ghét  thương,  thì  hạ  thần  đâu 

phải người vẹn toàn, làm sao tránh khỏi sự chê bai chỉ trích? Cho nên ngu ý 

trộm nghĩ: đối với tiếng khen chê, nên bình tâm suy xét, đừng vội tin nghe. 

Nếu vua tin nghe lời thị phi thì tôi bị giết; cha mẹ tin nghe lời thị phi tất con 

bị hại; anh em vợ chồng tin nghe lời thị phi, sẽ phải chia lìa; thân bằng hàng 

xóm  tin  nghe  lời  thị  phị  rồi  đi  đến  chỗ  đoạn  tuyệt.  Miệng  lưỡi  thị  phi  thật 

độc  hơn  rồng  rắn,  bén  hơn  gươm  đao,  giết  người  không  thấy  huyết!"  Hứa 

Kính Tôn sử sách chê là gian thần, nhưng dù sao lời nói của ông cũng chí lý 

đáng  làm  gương  khuyên  nhắc  cho  hậu  lai,  nên  vẫn  được  người  đời  truyền 

tụng. 

* Kinh Pháp Hoa nói: "Sau khi Như Lai diệt độ, người nào thọ trì đọc tụng 

kinh  này, sẽ được phước báo trong đời  hiện tại. Nếu kẻ  nào thấy  người thọ 

trì kinh này, vạch bày những lỗi lầm của người đó, hoặc có thật, hoặc không 

có  thật;  kẻ  ấy  sẽ  mang  nghiệp  quả,  ghẻ  lác,  đui  mù,  và  những  ác  báo  như 

trước đã nói." (Đại lược) 

Như  lời  Phật  dạy,  ta  thấy  chẳng  những  khinh  hủy  người  tụng  Kinh  Pháp 

Hoa, mà khinh hủy kẻ trì chú niệm Phật và đọc tụng các kinh điển Đại Thừa 

khác, cũng đều mang tội nặng. 

* Kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới nói: "Nếu Phật tử nào, tự miệng rao nói tội 

lỗi  của  Bồ  Tát  xuất  gia,  Bồ  Tát  tại  gia,  Tỳ  Khưu,  Tỳ  Khưu  Ni;  hoặc  bảo 

người  rao  nói  tội  lỗi;  hoặc  từ  nhân,  từ  duyên,  từ  cách  thức,  cho  đến  từ 

nghiệp, rao nói những tội lỗi trong Phật pháp; Phật tử này phạm Bồ Tát Ba 

La Di tội." Lại nói: "Nếu Phật tử tự phô dương tài đức của mình mà dìm chê 

điều  hay  tốt  của  người,  làm  cho  người  bị  khinh  chê;  Phật  tử  này  phạm  Bồ 

Tát  Ba  La  Di  tội."  Lại  nói:  "Chúng  sanh  mỗi  ngày  ba  nghiệp  tạo  vô  lượng 

tội, nhứt là khẩu nghiệp." (Đại lược) 

Đức Thế  Tôn  từ  bi chỉ đường tội phước rõ ràng,  mà  hàng  Phật tử chúng ta 

bởi quá si  mê, nên có  nhiều  người đã  lãng quên;  vì  lòng tật đố  thị phi,  gây 

biết bao khẩu nghiệp! 

* Trong Kinh Đại Tập, Như Lai bảo: "Nếu hàng vua quan đánh mắng người 

xuất gia giữ giới hoặc phá giới, sẽ mang tội đồng như làm cho trăm ức thân 

Phật ra huyết. Nếu thấy người mặc áo cà sa, không luận kẻ giữ giới hay phá 

giới, nên sanh tâm tưởng như Phật." 

Kinh Đại Tập đã nói như thế, thì hàng Phật tử xuất gia cho đến tại gia nếu có 

lầm  lỗi, tất sẽ chuốc  lấy khổ báo riêng  về  phần  họ, ta chỉ sanh tâm  thương 

xót  chớ  không  nên  khinh  chê.  Niệm  tôn  trọng  thương  xót  khiến  thêm  lớn 

phẩm lành, tâm khinh mạn chê bai, lại đi vạch nói việc thi phi của người, chỉ 

tổn phước đức mình, và đa mang phần khổ lụy! Cho nên người biết tu, hằng 

thủ phận, lo xét ngó vào mình để tự sửa chữa. Trái lại,  mình còn nhiều lầm 

lỗi  mà  không  xét  nghĩ,  lại  đi  vạch  nói  chê  bai  người,  là  kẻ  chưa  ý  thức  về 

việc tu. 

Cổ  ngôn  có  câu:  "Ngã  khuy  nhơn  thị  họa,  nhơn  khuy  ngã  thị  phước."  Câu 

này hàm ý nghĩa: "Ta làm tổn người là họa, người làm tổn ta là phước." Đối 

với người tu, khi bị kẻ khác thị phi khinh báng, nên sanh tâm nghĩ rằng: kẻ 

ấy là người đem phước đến cho  mình. Tại sao thế? - Bởi chúng ta từ vô thỉ 

đến nay gây ra tội chướng vô biên, nếu bị một lời khinh chê, tất được giảm 

bớt một phần tội nghiệp. Đó chẳng phải là điều phước lợi cho mình ư? Còn 

kẻ khinh báng tất sẽ chịu quả khổ, ấy là lẽ dĩ nhiên; bởi họ mê lầm tự chuốc 

lấy tai họa. 

*  Lại  để  chỉ  rõ  thế  nào  là  chân  tu,  cùng  tư  cách  của  bậc  chân  tu,  xin  dẫn 

chứng thêm  một đoạn trong bài kệ Vô Tướng, Kinh Pháp Bảo Đàn của đức 

Lục Tổ: 

Nếu là bậc chân tu 

Không thấy lỗi của đời. 

Nếu như thấy lỗi người 

Mình chê, là kém dở! 

Người quấy, ta đừng quấy 

Ta chê, tự có lỗi. 

Muốn phá tan phiền não 

Hãy trừ tâm thị phi 

Thương ghét chẳng để lòng 

Nằm thẳng đôi chân nghỉ! 

 (Pháp Bảo Đàn Kinh, Vô Tướng kệ) 

Những hàng con Phật hoặc xuất gia hoặc tại gia, đều tự xem  mình là người 

tu  hành  lo đạo. Nhưng  làm  thế  nào biết được ai  là chân tu,  giả tu? Về điều 

này, đức Lục Tổ đưa ra một cách giảo nghiệm rất đơn giản, Ngài bảo: "Nếu 

là bậc chân tu, không thấy lỗi của đời." Mà thật thế, bậc chân tu luôn luôn tự 

nhìn để sửa lỗi, trụ nơi tịch định; dứt hẳn lòng ngã nhơn phân biệt, có tâm tư 

đâu nghĩ đến việc hay dở tốt xấu của người! Kẻ giả tu trái lại, tâm nhơn ngã 

hơn thua ganh ghét dẫy đầy, mở miệng ra là phê bình chỉ trích, nói điều hay 

dở  của  thế  gian;  rất  cách  xa  với  đạo.  Bởi  thế,  khi  còn  thấy  lỗi  người  rồi 

khinh  báng  chê  bai,  tất  nhiên  tỏ  ra  mình đã  kém  dở  trước  nhất,  vì  tâm  hãy 

còn vọng động phân biệt, thiếu đức trí huệ từ bi, sẽ chiêu cảm lấy tội báo về 

sau.  Người  quấy  mặt  người,  ta  đừng  quấy,  nên  học  bậc  trí  nhơn,  để  lòng 

trong  sáng  như  gương,  việc  sắp  đến  không  đón  trước,  việc  đã  qua  chẳng 

luyến mơ, tâm linh sáng suốt bình đẳng khắp mọi nơi, sẽ có sự diệu ứng vô 

cùng! Nếu động  niệm  ganh  ghét, nói  lời  khinh chê, thì bên trong chân tánh 

đã bị nhiễm ô, bên ngoài lại chuốc lấy việc oán thù tranh chấp, sự sai lầm tội 

lỗi càng thêm. Cho  nên  muốn được an  nhàn khỏi phiền não, đừng phê  luận 

việc phải quấy của người. Câu "Hãy trừ tâm thị phi" còn có ý nghĩa sâu là: 

trừ  tứ  cú,  tuyệt  bách  phi.  "Nằm  thẳng  đôi  chân  nghỉ",  tức  là  cảnh  giới  đại 

giải thoát, chỉ cho sự tham học đã xong, đói thì ăn, mệt nằm ngủ. 

Bậc chân tu  luôn  luôn có  lập trường sáng  suốt  vững chắc, không quan tâm 

đến sự khen chê thương ghét bên ngoài. Như thuở xưa Nghĩa Thanh thiền sư 

sau  khi  đắc  pháp  với  ngài  Phù  Sơn,  đến  ngụ  nơi  chùa  của  Viên  Thông  Tú 

hòa thượng. Tuy ở trong đại chúng nhưng sư không tham thiền hỏi đạo, mỗi 

ngày chỉ nằm ngủ. Vị tăng chấp sự đem việc ấy bạch lại. Ngài Viên Thông 

cầm tích trượng đến tăng đường, thấy sư đang nằm nhắm mắt liền quở rằng: 

"Nơi  đây  không  có  thừa  cơm  gạo  để  cho  thượng  tọa  ăn  rồi  nằm  ngủ!"  Sư 

nói:  "Thế  thì  hòa  thượng  bảo  tôi  phải  làm  gì?"  Thông  hỏi:  "Sao  không  đi 

tham  thiền?"  -  Đáp:  "Thức  ngon  chẳng  giúp  gì  cho  người  đã  ăn  no."  Hòa 

thượng bảo: "Có nhiều người không bằng lòng thượng tọa." Sư nói: "Giả sử 

bằng  lòng, thì tôi sẽ được  gì?" Thấy  lời  nói khác thường,  ngài Viên  Thông 

hỏi  tiếp:  "Thượng  tọa  đã  từng  tham  kiến  vị  nào?"  -  Đáp:  "Tôi  từ  nơi  ngài 

Phù  Sơn  đến  đây."  Hòa  thượng  nói:  "Thảo  nào  ông  lại  chẳng  cứng  đầu!" 

Liền nắm tay nhau cả cười, rồi đi về phương trượng. 

Sau Nghĩa Thanh thiền sư nối pháp cho ngài Đầu Tử Ngung. Vào hôm mùng 

bốn tháng năm, niên hiệu Nguyên Phong thứ sáu đời Tống, thiền sư tắm gội 

rồi  lên pháp tòa từ biệt đại chúng,  lưu bài  kệ xong,  liền buông bút tọa  hóa. 

Như Nghĩa Thanh thiền sư tác phong phóng khoáng, sống chết tự do dường 

ấy, có phải Ngài đã  lãnh  hội câu:  "Thương  ghét chẳng  để  lòng. Nằm thẳng 

đôi chân nghỉ" đó ư? 

---o0o--- 

Mục C. Lược Đàm Về Si Phiền Não 

Tiết 40 - Nói Chung Về Nghiệp Si 

Người tu khi với sự lý của  mọi vấn đề không thể hiểu minh bạch, rồi từ đó 

dẫn  sanh  tất  cả  điều  mê  hoặc,  khiến  cho  tâm  niệm  chẳng  yên,  đó  là  lúc 

nghiệp si nổi lên. Chẳng hạn như trong khi đang tu, thoạt nhớ có kẻ nói phải 

niệm  chừng  nào  nhứt  tâm  bất  loạn  mới  được  vãng  sanh,  nay  xét  mình khó 

nỗi đến trình độ ấy, công hành đạo e luống uổng, rồi sanh ý phân vân, đó là 

hiện  tướng  của  nghiệp  si.  Si  mê  là  nguồn  gốc  của  tất  cả  phiền  não.  Tham, 

Sân do Si  mà Mạn, Nghi,  Ác  Kiến cũng đều  do  Si. Như khi khởi  niệm: sự 

hành  đạo  siêng  nhọc  của  ta,  chưa  chắc  người  xuất  gia  đã  bằng;  đó  là  Ngã 

Mạn phiền não. Lúc niệm Phật, bỗng sanh ý nghĩ: cõi Cực Lạc trang nghiêm 

dường ấy, mình nghiệp dày phước mỏng, biết có được vãng sanh hay chăng? 

Đó là Nghi phiền não. Ác kiến là sự thấy hiểu cố chấp xấu ác, gồm năm điều 

Thân kiến, Biên kiến, Tà kiến, Kiến Thủ kiến, và Giới Thủ kiến. Như đang 

tu hành, chợt nghĩ: thể chất mình vẫn yếu, hôm nay lại nghe mỏi nhọc, nếu 

niệm Phật thêm lâu nữa sợ e phải đau; đó là Thân kiến. Hoặc nghĩ: chết rồi 

như đèn tắt, nếu có đời trước sao mình không nhớ? Tốt hơn là nên tu tiên để 

được sống lâu không chết. Đây là đoạn kiến và thường kiến trong Biên kiến. 

Hoặc  suy  tưởng  tại  sao  có  người  làm  lành  lại  mạng  yểu,  chết  một  cách  dữ 

dằn;  kẻ  làm  nhiều  điều  ác  lại  sống  lâu,  chết  rất  tốt  đẹp  yên  ổn?  Vậy  thì  tu 

hành đâu có ích lợi chi! Đây là lối chấp Tà kiến, không thấu suốt lý nhân quả 

ba đời. Có kẻ lại nghĩ: trước kia mình tu theo cách luyện điển của giáo phái 

khác,  mới  ít tháng  liền có sự biến đổi; nay sao  niệm  Phật đã  lâu  mà không 

thấy chuyển động gì? Đây là Kiến Thủ kiến, tức là chấp lấy sự nhận thức sai 

lầm của mình. Hoặc lại suy nghĩ; bên đạo khác họ sát sanh vẫn cầu được về 

Thiên Đường;  mình cũng cầu sanh Cực  Lạc, vậy cần chi  phải  giữ  giới sát? 

Đây là Giới Thủ kiến, tức sự chấp hiểu lầm lạc về giới pháp. 

Hình thức của nghiệp si rất nhiều; nhưng người tu Tịnh Độ cần nhứt là phải 

y theo kinh Phật, và đặt trọn vẹn đức tin vào đó. Đối với đạo lý sâu xa, điều 

nào không biết thì nên tìm hỏi nơi bậc thiện tri thức. Nghiệp si dễ khiến cho 

người lạc mất chủ hướng khi bị các thuyết khác đả phá, mà môn Tịnh Độ lại 

là pháp thâm diệu khó tin hiểu. Theo kinh luận, người niệm Phật nên y theo 

ba lượng để củng cố lòng tin. 

1.  Lý  Trí  Lượng:  là  sự  suy  lường  tìm  hiểu  của  lý  trí.  Chẳng  hạn  như  suy 

nghĩ: Các  thế  giới  đều  do  tâm  tạo,  đã  có  cõi  người  thuộc  phân  nửa  nghiệp 

thiện  ác,  tất  có  tam  đồ  thuộc  nhiều  nghiệp  dữ,  và  các  cõi  trời  thuộc  nhiều 

nghiệp lành. Như thế tất cũng có cõi Cực Lạc do nguyện lực thuần thiện của 

Phật, và công đức lành của chư Bồ Tát cùng những bậc thượng thiện nhơn. 

2. Thánh Ngôn Lượng: là giá trị lời nói của Phật, Bồ Tát trong các kinh luận. 

Đức  Thế  Tôn  đã  dùng  tịnh  nhãn  thấy  rõ  y  báo,  chánh  báo  cõi  Cực  Lạc,  và 

diễn  tả  cảnh  giới  ấy  trong  các  kinh  Tịnh  Độ.  Các  bậc  đại  Bồ  Tát  như Văn 

Thù,  Phổ  Hiền  đều  ngợi  khen  cõi  Cực  Lạc  và  khuyên  nên  cầu  vãng  sanh. 

Người  Phật  tử  nếu  không  lấy  lời  của  Phật,  Bồ  Tát  làm  mực  thước,  thử  hỏi 

còn phải tin ai hơn? 

3.  Hiện  Chứng  Lượng:  là  lối  tìm  hiểu  do  sự  thấy  biết  hoặc  chứng  nghiệm 

hiện thật, để khởi lòng tin. Trong  Tịnh Độ Thánh  Hiền  Lục đã chứng  minh 

rất nhiều vị niệm Phật được vãng sanh, và ở Việt Nam ta cũng có nhiều Phật 

tử  tu  Tịnh  Độ  được  về  Cực  Lạc.  Chẳng  những  thế,  mà  hiện  tiền  khi  tịnh 

niệm  các  vị  ấy  cũng  thấy  cảnh  Tịnh  Độ  hiện  bày.  Nếu  không  có  cõi  Cực 

Lạc, và không có Phật A Di Đà tiếp dẫn, thì làm sao những vị ấy thấy rõ và 

được kết quả vãng sanh? 

Trên đây  là ba lượng  mà hành  giả  Tịnh Độ phải  y cứ để giữ  vững  lòng tin. 

Lại theo „n Quang pháp sư, người niệm Phật không nên đem sự tu Tịnh Độ 

thỉnh giáo các vị thiện tri thức bên Thiền Tông. Bởi lối đáp của những vị ấy 

đều  đi  về  bổn  phận,  tức  là  nói  về  lý  tánh,  mà  Tịnh  Độ  thì  thuộc  về  tướng 

tông. Vì chỗ chủ trương khác nhau như thế, nếu kẻ sơ học chưa dung thông 

tánh tướng, e không được lợi ích chi, mà còn tăng thêm lòng nghi ngại phân 

vấn bất nhứt. 

---o0o--- 

Tiết 41 - Phải Diệt Niệm Buồn Chán 

Có một chi tiết trong nhà đạo, nguyên nhân cũng chỉ vì nghiệp si, mà nhiều 

người thường hay vướng mắc. Nhân tiện xin nói rộng thêm để các hành giả 

được sự bền chí trên đường tu niệm. 

*  Người  hoài  bão  tâm  thương  đời,  hay  kẻ  có  lòng  lo  đạo,  trên  đường  chí 

nguyện thường thường phải trải qua ba giai đoạn. Giai đoạn thứ nhứt là tâm 

nhiệt thành sốt sắng. Giai đoạn thứ hai là niệm buồn rầu chán nản. Giai đoạn 

thứ ba là lòng bi trí tùy cơ. Nhưng thông thường, những vị hữu tâm ấy hay 

bỏ cuộc và tiêu tán chí niệm ở đoạn hai, ít ai đi đến đoạn ba. Vượt đoạn hai 

để đi đến đoạn ba là người có tâm bi trí rộng lớn, như con thần long khi bay 

lên  mây  xanh,  lúc ẩn  nơi  lòng biển cả. Nhà Nho  gọi điều  này  là:  "dụng chi 

tắt hành, xả chi tắc tàng." Đây là ý nói: "bậc chân nho đời hữu đạo thì đem 

đạo lưu  hành, đời  vô đạo  lại  lui  về ở ẩn."  Như đức  Khổng  Tử khi đem đạo 

thánh hiền truyền hóa, các vua thời Đông Châu không ai chấp nhận, Ngài lui 

về viết sách dạy học trò, chí thương lo cứu đời không khi nào bị thối giảm. 

Kẻ chưa thấu hiểu thời tiết cơ duyên, chưa suốt được đạo lý này, thường hay 

chán  buồn  bi  phẫn!  Trước  tiên  hãy  thử  nhìn  xét  tâm  niệm  ấy  qua  phương 

diện thế gian. 

* Ta thấy có nhiều vị lúc tuổi trẻ khí huyết phương cương, nhìn đời như hoa 

mộng, tâm nhiệt thành sốt sắng, quyết chí xây dựng nếu không cho thiên hạ, 

thì ít nhứt cũng cho người xung quanh hay cá nhơn mình được một cuộc đời 

tươi  đẹp  như  lý  tưởng.  Nhưng  khi  trải  qua  nỗi  thăng  trầm  vinh  nhục,  rước 

lấy bao cuộc thất bại chua cay, đi sâu  vào đời thấy rõ nhơn tình sơ bạc, thì 

đâm ra chán nản. Lúc trước nhiệt thành hăng hái bao nhiêu, bây giờ lại lạnh 

lùng dè dặt bấy nhiêu! Có người lại muốn đóng cửa tránh duyên xa lánh tất 

cả. Tâm trạng này có thể mượn mấy câu sau đây để diễn tả: 

Lỡ làng nước đục bụi trong 

Trăm năm để một tấm lòng từ đây. 

Hay: 

Thôi thà đừng biết cho xong 

Biết bao nhiêu lại đau lòng bấy nhiêu! 

Hoặc: 

Chuyện đời thấy vậy thì hay vậy 

Thà ẩn non cao chẳng biết nghe. 

Nước đục bụi trong? Đây là chỉ cho người ngay thẳng thành thật bị vu báng 

nghi ngờ, kẻ thủ đoạn khéo bề ngoài lại được tin nghe quí trọng! Và còn biết 

bao sự đảo lộn khác nữa! Có người lại bảo: thà làm kẻ ngu dốt mà còn được 

niềm vui, hiểu biết chi nhiều để thêm buồn lòng nhọc trí! Thi sĩ Tản Đà đã 

nhìn xét đời bằng câu: 

Giang hà nhật hạ nhơn giai trược 

Thiên địa lô trung thực hữu tình? 

Nước  sông  giang  hà  càng  xuống  lại  càng  đục,  đời  càng  mạt,  đạo  đức  càng 

suy,  trong  trời  đất  ai  là  người  có  chân  tình?  Chí  sĩ  Phan  Bội  Châu  lúc  tuổi 

trẻ, từng than thở: 

Lương bằng hải khoát thiên trường hận 

Sơn thủy vân thôn vụ thổ sầu! 

Nước non đã tối tăm bởi mây khói ngoại xâm, mà trong vùng bể rộng trời xa 

lại  không  tìm  thấy  bóng  người  đồng  chí,  tình  cảnh  thật  đáng  buồn!  Nhưng 

đến  lúc  sắp  tắt  hơi,  ông  cũng  còn  buông  ra  mấy  lời  hận  thương  chán  nản: 

"Trời  xanh  thánh  chúa  hỡi  ơi!  Tiếc  bấy  trong  tâm  vùi  Khổng,  Mạnh!  Non 

nước dân tình dường ấy!  Thà ra  ngoài  thế bạn  Hy,  Hoàng!" (Thiên  hồ  nhi! 

Đế hồ nhi! Khả tích hung trung mai Khổng, Mạnh. Dân như thử! Quốc như 

thử! Ninh ư thế ngoại tác Hy, Hoàng!) Đại khái đường tâm nguyện của con 

người dễ bị nản buồn thối chuyển là thế! Và vì lẽ này  mà Khuất Nguyên bi 

phẫn đem thân tự trầm; Giới Tử Thôi giận hờn cam chịu chết thiêu nơi rừng 

vắng. 

* Trong giới tu hành cũng thế. Câu: "Học đạo thỉ cần chung tắc đãi", vô hình 

đã chỉ rõ sự tiên kiến xác đáng của người xưa. Câu này ý nói: thông thường 

việc  học  đạo  trước  siêng  năng,  sau  hay  sanh  biếng  trễ.  Lắm  người  khi  mới 

phát đạo  tâm,  lòng tín thành sức dõng  mãnh dường  như Bồ  Tát,  nhưng  lần 

lần trong do  nghiệp  lực,  ngoài bị cảnh  duyên,  ý khinh  mạn bị  biếng trễ  nổi 

lên,  mỗi  niệm đều  là chúng sanh. Đại khái phần đông  vì chưa  nhận thức rõ 

cuộc  đời  ngũ  trược,  nên  khi  chạm  mặt  với  sự  thật,  dễ  bị  thối  tâm.  Bởi  thế 

nhiều tăng ni do thấy trong đạo có những sự sai lầm, hoặc hàng thiện tín có 

những phiền não cố chấp nặng, nên sanh niệm thối chuyển. Từ ý niệm đó họ 

hoàn tục,  hoặc tiêu tán chí  nguyện độ tha, thích ở ẩn để tự tu, không  muốn 

gây  duyên  hoằng  hóa.  Và  nhiều  Phật  tử  tại  gia  bởi  thấy  có  những  tăng  ni 

hành không đúng pháp, rồi  nản chí bỏ  đạo không  muốn  tiếp  xúc  với  người 

xuất  gia;  hoặc  sanh  lòng  ngã  mạn,  bảo  chỉ  quy  y  Phật,  Pháp,  không  quy  y 

Tăng. Lại nhiều bà Phật tử khi nghe phong thanh thầy mình có điều gì, chưa 

thấu  đáo tình  lý  việc ấy ra sao, đã  vội bỏ  ăn chay  niệm Phật  tụng kinh.  Họ 

chưa  nắm  vững  lẽ  đạo,  không  biết  rằng  tu  cho  mình  chớ  đâu  phải  tu  cho 

thầy, bỏ tu hành chỉ tự làm thiệt hại, nào có tổn thất đến ai? 

Luận chung, những tâm niệm bi phẫn buồn chán như trên đều sai lầm, thiếu 

lập trường vững chắc. Bởi dù đời hay đạo, bậc chân chánh thiện lương tuy là 

ít,  nhưng  chẳng  phải  không  người.  "Mía  sâu  có  đốt,  nhà  dột  có  nơi",  đừng 

lấy cớ một phần tử lỗi lầm, mà cho rằng tất cả đều sai quấy. Lại: "Nhơn hư 

đạo bất hư", dù tất cả người đều sai lạc, đạo vẫn là con đường sáng suốt làm 

bước tiến tốt đẹp cho mình. Và, trước khi phê bình người nên tự xét mình đã 

được  hoàn  hảo  chưa,  hay  sự  thật  còn  kém  hơn  kẻ  mình  chỉ  trích.  Nên  có 

lượng  xót  thương  xả  thứ,  đem  lòng  trách  người  trách  mình,  dùng  tâm  thứ 

dung  mình  mà  thứ dung  cho  người.  Chớ  lấy  đá  liệng  kẻ  lỗi  lầm,  khi  chính 

mình cũng còn nhiều lầm lỗi. Lại tiêu điểm trước tiên của đường tu là lo cứu 

mình, tìm lối tự giải thoát. Nếu vì một đối tượng nào bên ngoài mà bỏ luôn 

cả chính mình, có phải là mê muội chăng? Cho nên người tu có sự nhìn thấu 

suốt, hằng lo giữ đúng như bổn phận; tự sanh lòng trung thật, từ bi, xả thứ, 

thẹn cho mình nghiệp chướng hãy nhiều, thương cho người còn ở trong vòng 

chìm mê phiền não, luôn luôn nắm vững chí nguyện, gắng tìm phương tự độ 

độ  tha.  "Từ  bi  hỷ  xả  là  nhà,  trí  huệ,  phương  tiện  là  cửa",  không  vì  chúng 

sanh nhiều phiền não, đường tu nhiều trở ngại gian lao mà thối thất đạo tâm. 

Có sự nhận thức như thế, là đã vượt qua nỗi chướng ngại nơi giai đoạn hai, 

mà bước lên chỗ bình thản của giai đoạn ba vậy. 

---o0o--- 

Tiết 42 - Cách Đối Trị Tổng Quát 

Nghiệp tham, sân, si biểu hiện dưới nhiều hình thức, không thể tả xiết! Nơi 

đây chỉ nói tổng quát bốn điều căn bản để đối trị những nghiệp ấy: 

1. Dùng  tâm đối  trị: - Người  mê  với bậc  giác  ngộ chỉ có  hai điểm sai biệt: 

tịnh là chư Phật, nhiễm là chúng sanh. Chư Phật do thuận theo tịnh tâm nên 

giác  ngộ, đủ thần thông trí  huệ; chúng sanh  bởi tùy  nơi trần  nhiễm  nên  mê 

hoặc, bị sống chết luân hồi. Tu Tịnh Độ là đi sâu vào Niệm Phật Tam Muội 

để giác ngộ bản tâm, chứng lên Phật quả. Vậy trong niệm Phật, nếu thấy bất 

cứ  một  niệm  vọng động  nào khác  nổi  lên,  liền  phải trừ  ngay  và trở  về tịnh 

tâm. Đây là cách dùng tâm để đối trị. 

2. Dùng lý đối trị: - Nếu khi vọng niệm khởi lên, dùng tâm ngăn trừ không 

nổi, phải chuyển sang giai đoạn hai là dùng đến quán lý. Chẳng hạn như khi 

tâm tham nhiễm nổi lên, quán lý: Bất tịnh, khổ, vô thường, vô ngã. Tâm giận 

hờn  phát  khởi,  quán  lý:  Từ  bi  hỷ  xả,  nhẫn  nhục  nhu  hòa,  các  pháp  đều 

không. 

3. Dùng sự đối trị: - Những kẻ nghiệp nặng, dùng lý đối trị không kham, tất 

phải dùng sự, nghĩa là dùng đến hình thức. Thí dụ, người tánh dễ sân si, biết 

rõ nghiệp mình, khi phát nóng bực sắp muốn tranh cãi, họ liền bỏ đi và uống 

từ từ một ly nước lạnh để dằn cơn giận xuống. Hoặc như kẻ nặng nghiệp ái, 

dùng lý trí ngăn không nổi, họ lựa cách gần bậc trưởng thượng, làm Phật sự 

nhiều, hoặc đi xa để lãng quên lần tâm nhớ thương. Câu: "Dám xa xuôi mặt 

mà thưa thớt lòng!" thật ra chính là "càng xa xuôi mặt, càng thưa thớt lòng!" 

Bởi tâm chúng sanh y theo cảnh, cảnh đã vắng tức tâm  mất chỗ nương, lần 

lần sẽ phai nhạt. 

4. Dùng sám tụng đối trị: - Ngoài ba cách trên từ tế đến thô, còn có phương 

pháp thứ tư là dùng sám hối trì tụng để đối trị. Sự sám hối, niệm Phật, trì chú 

hoặc tụng kinh, mà giữ cho đều đều, có năng lực diệt tội nghiệp sanh phước 

huệ. Vì thế thuở xưa có nhiều vị trước khi thọ giới hay sắp làm Phật sự lớn, 

thường  phát  nguyện  tụng  mấy  muôn  biến  Chú  Đại  Bi,  hoặc  một  tạng  Kinh 

Kim Cang Bát Nhã. Bên Trung Hoa các cư sĩ khi hợp lại Niệm Phật đường 

để kiết thất, nếu ai nghiệp nặng niệm Phật không thanh tịnh, hay quán Phật 

không  được  rõ  ràng,  vị  pháp  sư  chủ  thất  thường  bảo  phải  lạy  hương  sám. 

Đây  là cách đốt  một cây  hương dài, rồi thành kính đảnh  lễ  hồng danh  Phật 

sám  hối, cho  đến khi  nào cây  hương tàn  mới  thôi. Có  vị suốt trong thời  kỳ 

kiết thất bảy ngày hoặc hai mươi mốt ngày, toàn là lạy hương sám. 

Bốn cách trên, hành giả tùy trường hợp mà đối trị tổng quát ba nghiệp tham 

sân si. Nếu bền bỉ chí tâm, thì không việc chi chẳng thành tựu. 

-ooOoo- 

Chương VII: Đệ Thất Yếu - Niệm Phật Phải Khắc Kỳ Cầu Chứng 

Nghiệm 

Khải Đề: 

Thân như bọt 

Bể thương tang 

Chìm nổi kiếp mênh mang! 

Dưới trăng suy cạn khoảng đêm tàn 

Chỉ nương Vô Lượng Quang. 

Trời niệm tâm 

Núi kiên quyết 

Vọng tình xin cách tuyệt 

Dần dà khó thể nhập Liên Bang 

Khi nao thật được nhàn? 

---o0o--- 

Mục A. Nên Định Kỳ Kiết Thất 

Tiết 43 - Sự Sống Chết Lớn Lao 

Đạo lý "Cơn vô thường mau chóng, sự sống chết lớn lao" duy có Phật Giáo 

đề cập và giải quyết một cách rốt ráo. Thế gian chỉ nói đến vấn đề sinh hoạt 

sau khi sanh, trước khi chết; đến như vấn đề sanh tử trước khi chưa sanh, sau 

khi đã chết thì không nghiên cứu tận cùng. Đạo Nho tuy có luận bàn việc sau 

khi  chết,  nhưng  với  mục  đích  hoàn  thành  hiếu  đạo,  trọn  vẹn  lễ  nghi.  "Thờ 

chết  như thờ sống, thờ  mất  như thờ còn"  mà  thôi.  Khi  xưa có  một  lúc  thầy 

Tử Lộ hỏi về việc chết, đức Khổng Tử đáp: "Sống còn chưa biết, đâu đã biết 

chết!" Đạo Tiên giải quyết cái chết bằng cách kéo dài sự sống, gọi là trường 

sanh.  Nhưng  trường  sanh  tuy  có,  mà  bất  tử  thì  không,  vì  mọi  pháp  tạo  tác 

hữu vi đều ở trong vòng sanh diệt. Trong đạo lý Thập nhị nhân duyên, đức 

Phật đã truy nguyên cho thấy rõ "sự sanh già bịnh chết, lo thương sầu khổ", 

đều  do  một  niệm  mê  mờ  đầu  tiên,  gọi  là  vô  minh.  Phá  vô  minh  trở  về  bản 

tánh,  mới  đoạn  hẳn  nguồn  sanh  tử.  Nhưng  đó  chỉ  dứt  phân  đoạn  sanh  tử 

thuộc nhơn ngã chấp mà thôi; còn phải trừ biến dịch sanh tử thuộc pháp ngã 

chấp, mới đi đến chỗ toàn giác. Tuy nhiên, dứt được phân đoạn sanh tử, trụ 

nơi Vô Dư Niết Bàn, thoát khỏi sự khổ luân hồi trong ba cõi, đã quí hóa hy 

hữu lắm rồi. Và đó cũng là giai đoạn đầu tiên, mà người tu Phật cần phải giải 

quyết. 

Như  lời  Phật  huyền  ký,  thời  mạt  pháp  bậc  ngộ  đạo  còn  ít  có,  huống  chi  là 

chứng đạo, và chưa chứng đạo tất còn phải chịu luân hồi. Cho nên muốn giải 

quyết  vấn  đề  sanh  tử  ngay  đời  hiện  tại  giữa  thời  mạt  pháp  này,  chỉ  có 

phương tiện duy nhất là cầu đới nghiệp vãng sanh về Cực Lạc. Tại sao phải 

như thế? Vì nếu không chứng đạo mà lại không được vãng sanh, tất phải đọa 

luân  hồi.  Khi  luân  hồi  trong cõi  ngũ trược, lại ở sâu  vào thời  mạt pháp đạo 

đức  lần  lần suy tàn  này,  nghiệp dữ dễ  tạo, duyên  lành khó tu, kết cuộc  vẫn 

phải đọa trong ba đường ác. Cho nên sống chết là vấn đề lớn lao, mà những 

vị  tu  hành  quyết  cầu  giải  thoát  đều  phải  thao  thức.  Ngài  Bát  Chỉ  Đầu  Đà, 

một  bậc  cao  tăng  cận  đại  bên  Trung  Hoa,  khi  còn  trẻ  chưa  xuất  gia,  thấy 

những đóa hoa héo rụng trước nhà, liền suy tư rơi lệ. Đó là vì ngài có trí huệ, 

biết ý thức sâu đến sự sống chết của kiếp người. 

Một mảnh phương tâm không chỗ gởi. 

Giàn hoa chầm chậm ánh trăng soi. 

Có  thể  mượn  hai  câu  này,  để  diễn  tả  tâm  trạng  người  tu  với  mối  tư  lương 

thao thức ấy. 

---o0o--- 

Tiết 44 - Ý Nghĩa Kiết Thất 

Như trên đã nói, nếu không chứng đạo, phải niệm Phật cầu vãng sanh. Muốn 

chắc  chắn  được  vãng  sanh,  phải  niệm  đến  trình  độ  nhứt  tâm  bất  loạn.  Và 

muốn  luyện  cho  đến  mức  một  lòng  không  loạn,  lại  cần  phải  kiết  thất.  Kiết 

thất là ở trong ngôi nhà nhỏ hay một gian phòng, tuyệt hết ngoại duyên, chỉ 

chuyên  lo  niệm Phật trong khoảng bảy  ngày. Nhưng tại sao phải bảy  ngày, 

không  sáu  ngày  hoặc  tám  ngày?  Kinh  dạy:  "Nếu  có  thiện  nam  tử  thiện  nữ 

nhơn nào, nghe nói đến Phật A Di Đà, giữ niệm danh hiệu, hoặc một ngày, 

hoặc hai ngày, hoặc ba ngày, hoặc bốn ngày, hoặc năm ngày, hoặc sáu ngày, 

hoặc  bảy  ngày,  một  lòng  không  loạn."  Trong  kinh  không  nói  chỉ  sáu  ngày, 

hay quá đến tám ngày, cho nên người tu Tịnh Độ xưa nay căn cứ theo kinh 

qui định thời gian để kiết kỳ niệm Phật trong bảy ngày. 

Theo Mật Giáo, số bảy là số cùng cực của sự sanh hóa, nên thân Trung ấm 

bảy ngày phải biến thể một lần, tụng chú ít nhứt cũng bảy lượt mới sanh hiệu 

lực. Đạo  Phật  gọi điều  này  bằng bốn chữ "pháp  nhỉ  như thị",  nghĩa  là  theo 

phép  của  lẽ  tự  nhiên  nó  phải  như thế,  không  thể  giải  thích  được;  cũng  như 

không thể cắt nghĩa tại sao lửa thì nóng, băng tuyết lại lạnh. Từ số bảy làm 

trung  tâm  điểm,  diễn  lên  ba  lần  thành  hăm  mốt,  bảy  lần  thành  bốn  mươi 

chín; nên để hoàn thành công hiệu, Mật Giáo dạy tụng chú bảy lần, nếu tâm 

lực yếu chưa thể thành tựu thì tụng hăm mốt lần, hoặc bốn mươi chín lần. Vì 

thế người nhập thất y theo lệ đó, có khi kiết kỳ bảy ngày, hăm mốt ngày hay 

bốn mươi chín ngày. 

Sao  gọi  là "Nhứt tâm  bất  loạn?" "Nhứt  tâm"  là duy có  một tâm  niệm  Phật, 

không xen tạp niệm chi khác. "Bất loạn" là lòng không rối loạn duyên tưởng 

cảnh nào ngoài cảnh niệm Phật. Bậc thượng căn niệm một ngày có thể được 

nhứt  tâm,  bậc  trung  căn  hoặc  ba  bốn  ngày  mới  được  nhứt  tâm,  còn  bậc  hạ 

căn  phải  đến  bảy  ngày.  Cũng  có  ý  nghĩa  khác,  bậc  thượng  căn  trong  bảy 

ngày hoàn toàn nhứt tâm, bậc trung căn chỉ nhứt tâm được ba bốn ngày, bậc 

hạ căn duy nhứt tâm được trong vòng một ngày. Nhưng tại sao đức Thế Tôn 

ước  hạn  trong  bảy  ngày  có  thể  được  nhứt  tâm,  mà  chúng  ta  nhiều  kẻ  niệm 

hai  ba  năm  hoặc  nhiều  năm  vẫn  chưa  được  nhứt  tâm?  -  Điều  này  có  ba 

nguyên nhân: 

1. Về sự tướng, ta không y theo lời Phật dạy kiết kỳ tu hành, khi kiết thất lại 

tạp tu. Phải biết trong kỳ thất, muốn được nhứt tâm, nên chuyên giữ một câu 

niệm Phật, không được xen trì chú, tụng kinh hay tham thiền chi khác. 

2.  Trong  bảy  ngày  chưa  tránh  được  tạp  duyên,  dứt  được  tạp  niệm,  chuyên 

chú  tu  hành.  Bởi  có  vị  kiết  thất,  vì  thiếu  sự  ngoại  hộ,  phải  tự  lo  việc  cơm 

nước, chưa  yên  lòng  về các chuyện  lặt  vặt bên  ngoài, cho đến chưa có tâm 

cầu sự tất chứng. 

3. Ba căn  như đã  nói, chỉ  là ước  lược. Chẳng  hạn  như trong  thượng căn có 

thượng thượng căn, thượng trung căn, thượng  hạ căn; trung  và hạ căn cũng 

thế, thành ra chín căn. Trong chín căn nếu chia chẻ ra, còn rất nhiều căn nữa. 

Lại nên biết lời Phật nói chỉ là khái lược. Lệ như bậc thượng căn chỉ nó bảy 

ngày không loạn, mà chẳng nói tám chín ngày. Thật ra bậc ấy, chẳng những 

tám chín ngày không loạn, mà cho đến suốt đời cũng có thể không loạn. Và 

ngược  lại,  kẻ  độn  căn  nghiệp  chướng  nặng  nhiều,  chẳng  những  bảy  ngày 

không  được  nhứt  tâm,  mà  có  thể  niệm  suốt  đời  cũng  chưa  được  nhứt  tâm. 

Cho  nên  đối  với  tất  cả  kinh  nghĩa  phải  khéo  hiểu,  không  nên  chấp  văn  hại 

lời, và chấp lời hại ý. 

---o0o--- 

Tiết 45 - Cách Đả Thất 

Kiết thất hay đả thất, ý nghĩa cũng không xa. Đả thất là dụng công trong bảy 

ngày. Chữ "đả" rút từ nguyên ngữ "đả thành nhứt phiến", nghĩa là: đánh cho 

thành  một  khối  tịnh  niệm.  Đả  thất  niệm  Phật,  có  khi  nhiều  người  đồng  tu, 

hoặc chỉ một người cho dễ được thanh tịnh. Người đả thất chuyên tu, phải có 

ba bậc thiện tri thức. 

1.  Giáo  Thọ  Thiện  Tri  Thức:  -  Đây  là  một  vị  thông  hiểu  Phật  pháp  và  có 

kinh nghiệm về đường tu để thường chỉ dạy mình; hay mình đến thỉnh giáo 

trước  và sau khi  kiết thất.  Trong  trường  hợp nhiều  người đồng đả  thất,  nên 

thỉnh vị giáo thọ này làm chủ thất, mỗi ngày đều khai thị nửa giờ hoặc mươi 

lăm phút. 

2. Ngoại Hộ Thiện Tri Thức: - Đây là một hay nhiều vị ủng hộ bên ngoài, lo 

việc  cơm  nước  quét  dọn,  cho  hành  giả  được  yên  tu.  Theo  thông  từ,  vị  này 

thường được gọi là "người hộ thất." 

3.  Đồng  Tu  Thiện  Tri  Thức:  -  Đây  là  những  người  đồng  tu  một  môn  với 

mình,  để  nhìn  ngó  sách  tấn  lẫn  nhau.  Vị  đồng  tu  này  có  thể  là  người  đồng 

kiết  thất  chung  tu,  hoặc  có  một  ngôi  tịnh  am  tu  ở  gần  bên  mình.  Ngoài  sự 

trông  nhìn  sách  tấn,  vị  đồng  tu  còn  trao  đổi  ý  kiến  hoặc  kinh  nghiệm,  để 

cùng tiến bước nhau trên đường đạo. Lời tục thường nói: "Ăn cơm có canh, 

tu hành có bạn" là ý nghĩa này. 

* Ngài Sơn Kỳ, một bậc thạc đức bên Thiền Tông đã dạy: "Bản sắc người tu, 

là phải lấy mười phương làm đạo tràng viên giác, không cuộc hạn sự kiết kỳ 

dài  ngắn.  Nếu  một  năm  không  tỏ  ngộ  thì  tham  đến  mười  năm;  mười  năm 

không tỏ ngộ, tham cứu hai hoặc ba  mươi năm, cho đến trọn đời, trước sau 

không  dời  đổi."  Người  niệm  Phật  cũng  thế.  Đả  thất  là  phương  tiện  để  cho 

mau  được  nhứt tâm;  nếu  một kỳ chưa  nhứt tâm,  nên  kiết thất  nhiều kỳ, chí 

tiến tu không hề thối chuyển. 

* Có kẻ hỏi: "Muốn được vãng sanh, phải niệm Phật cho được nhứt tâm bất 

loạn. Nhưng các hành giả đời nay mấy ai đi đến trình độ ấy, thế thì công tu 

chẳng thành luống uổng hay sao?" - Đáp: "Lời này trước đã có đề cập qua, 

nay xin nhắc lại để gây thêm sự chú ý. -Niệm Phật cần được nhứt tâm hoặc 

chứng Tam Muội, là sự khuyến tấn hay mức kỳ vọng, mà các hành giả phải 

đi  đến.  Song,  môn  Tịnh  Độ  có  điểm  đặc  biệt  là  "Trên  đến  một  lòng  không 

loạn,  dưới  chỉ  mười  niệm  thành  công."  Bậc  thượng  căn  hiện  tiền  niệm  đến 

nhứt  tâm  bất  loạn,  quyết  được  vãng  sanh.  Kẻ  hạ  căn  khi  lâm  chung  mười 

niệm không loạn cũng được về Cực Lạc. Cho nên vấn đề "nhứt tâm bất loạn 

được vãng sanh." là nói khi lâm chung, không phải chỉ cho lúc hiện tiền. Bởi 

bình  thời  dù  được  nhứt  tâm  bất  loạn,  song  nếu  đổi  ý  tu  qua  môn  khác,  khi 

lâm chung cũng không được vãng sanh." 

Được  mười  niệm  không  loạn  lúc  sắp  mãn  phần,  thật  ra  không  phải  chuyện 

dễ. Vì khi ấy có một sức nghiệp do đời này hoặc từ kiếp trước phát hiện, gọi 

là  Cận  Tử  Nghiệp.  Nếu  lúc  bình  thời  không  cố  gắng  niệm  Phật  cho  thuần 

thục, khi sắp chết bị sức Cận Tử Nghiệp lấn át, chánh niệm không hiện, tâm 

thức tùy nghiệp rối loạn, làm sao mà được vãng sanh? Có một vị cư sĩ tên là 

Hoàng  Hậu  Giác  cũng  tu  Tịnh  Độ,  ưa  làm  Phật  sự  nhưng  bình  thời  công 

khóa lơ là, nay có mai không. Lúc sắp chết ông ghét nghe tiếng niệm Phật, 

không chịu theo lời khuyến tấn của các bạn cư sĩ đồng tu. „n Quang pháp sư 

đã phán định: "Đó là do những nghiệp ác từ nhiều kiếp trước tập hợp nhứt là 

nghiệp bỏn sẻn lời nói, thấy người đi đến chỗ chết mà làm lơ không khuyên 

ngăn. Khi tướng ấy hiện ra, tất phải đọa vào loài ngạ quỉ." 

Thuở xưa, đức Phật nói với A Nan: "Có người suốt đời làm lành mà khi chết 

lại đọa địa ngục, có kẻ suốt đời làm ác, lúc chết được sanh lên cõi trời; ngươi 

có  biết  tại  sao  chăng?"  Ngài  A  Nan  thưa:  "Dạ,  kính  xin  nhờ  Thế  Tôn  chỉ 

dạy."  Phật  bảo:  "Kẻ  làm  lành  bị  đọa  địa  ngục,  là  do  nghiệp  lành  đời  nay 

chưa thuần thục,  mà nghiệp ác đời trước đã tới lúc chín  mùi. Người làm ác 

được  sanh  thiên  cung,  là  bởi  nghiệp  ác  đời  nay  chưa  chín  mùi,  mà  nghiệp 

lành  kiếp  trước  tới  thời  kỳ  thuần  thục.  Nghiệp  quả  lành  dữ  nhiều  đời  xen 

nhau mà phát hiện, như mối nợ nào mạnh nó kéo đi trước. Vậy người tu lúc 

bình thời phải tinh tấn chớ nên lơ là biếng trễ." 

Xem  đây  suy  gẫm,  người  tu  Tịnh  Độ  muốn  được  vãng  sanh,  lúc  bình  thời 

phải siêng năng chuyên cần niệm Phật, để khi lâm chung dễ phát hiện cảnh 

nhứt tâm bất  loạn. Vì thế, nếu tịnh  niệm chưa thuần,  nên ước  hạn  nhiều kỳ 

đả thất. 

---o0o--- 

Mục B. Quyết Định Cầu Nghiệm 

Tiết 46 - Sự Và Lý 

"Lý" là lẽ phải, là điều suy luận, là cảnh giải ngộ, thuộc về phần tánh. "Sự" 

là phương tiện, là công hạnh, là hình thức, thuộc về phần tướng. Tuy nhiên, 

đi đến chỗ cùng, Sự tức là Lý, tánh tức là tướng, đồng một thể như thật tròn 

sáng dung thông. Trên đường tu,  Lý và  Sự làm  trong  ngoài cho  nhau, phối 

hợp nhau, giúp đỡ lẫn nhau để thành tựu. Có Lý, việc làm mới có căn cứ, có 

cương  lãnh, có  mục tiêu để khởi sanh  tác dụng. Có  Sự,  mới thật  hiện được 

điều suy  luận, chứng  minh  được chỗ  lý  giải, đi  đến  mục tiêu,  và cuối cùng 

đoạt  lấy  kết  quả.  Lý  như  đôi  mắt  để  nhìn  đường.  Sự  như  đôi  chân  để  tiến 

bước. Không có mắt, hoặc mắt lờ lạc, tất dễ lầm đường. Không có chân, dù 

mắt sáng tỏ bao nhiêu, cũng chẳng làm sao đi đến nơi đến chốn. Lại, có Lý 

không  Sự,  như  người  có  họa  đồ,  biết  đường  lối  mà  chẳng  chịu  đi.  Có  Sự 

không Lý, như kẻ tuy đi nhưng thiếu người hướng đạo, lộ tuyến mê mờ. Có 

Lý có Sự, như đã thông suốt đường lối, lại vừa cất bước hành trình, tất sẽ về 

nơi bảo sở. 

*  Sự  và  Lý  đã  nương  nhau  như  thế,  nếu  thiếu  một  tất  chẳng  có  hy  vọng 

thành công. Nhưng người tu tuy thiếu phần giải ngộ, song nếu chịu y theo lộ 

trình của bậc tiên đức đã chỉ dạy  mà  thật  hành, cũng đi đến  mục tiêu  và sẽ 

thành công, đồng với cổ nhơn không khác. Kinh luận, sự tích cùng các pho 

trứ tác của người xưa, hay lời chỉ dạy của bậc thiện tri thức đời nay, chính là 

lộ trình đích xác, nếu y theo mà thật hành, tất sẽ đạt thành kết quả. Cho nên 

có Sự  mà thiếu phần  lý  giải chẳng đủ  lo  ngại. Đáng  lo  là  những kẻ  hiểu  lý 

nhưng không thật hành, chỉ ngồi nói suông, dù có đàm huyền luận diệu thao 

thao, suốt đời vẫn chẳng tiến được nửa bước. Cứ thật mà nói, người thiếu Sự 

cũng quyết định không có Lý. Tại sao thế? Ví như kẻ đã biết nhà cháy, mà 

không chịu chạy thoát vẫn mãi ngồi yên, nào khác chi người không biết? Vì 

thế,  Phật  pháp  có  thể  độ  hạng  ngu  dốt  chẳng  thông  một  chữ,  nhưng  không 

phương độ kẻ thế trí thông biện, thiếu sự hành trì. 

* Thuở xưa, ngài Châu Lợi Bàn Đà ngu tối, đức Phật chỉ đem hai chữ "chổi" 

và  "quét" bảo cố  gắng tham chiếu. Ông tối tăm đến đổi  hễ  nhớ chữ này  lại 

quên chữ kia, nhưng nhờ sức kiên trì không giây phút nào xao lãng, nên kết 

cuộc  chứng  được  quả  A  La  Hán.  Còn  Đề  Bà  Đạt  Ma  tuy  thông  minh  đĩnh 

ngộ, thuộc sáu môn pháp tạng, luyện thành năm phép thần thông, nhưng bởi 

tham danh lợi chẳng thiết thật tu hành, nên kết quả bị đọa địa ngục. Xem đây 

thì biết dù kẻ suốt thông tam tạng, song chẳng thật hành, tất nghiệp hoặc từ 

vô thỉ vẫn còn nguyên không giảm được tơ hào, sự tri giải trở thành vô dụng. 

Sao  bằng  một  bà  lão  dốt  nát  nơi  nhà  bếp,  mặt  mày  lem  lọ,  nhưng  thường 

chuyên niệm Phật, ngày kia tâm yên không loạn, ngồi ngự đài sen! Cho nên 

kẻ  suốt  đời  chỉ  cầu  sự  thông  hiểu  trên  danh  tướng  lý  luận,  để  mong  thành 

một vị bác học về Phật pháp, không thiết thật tu hành; tất phải lâm cảnh kể 

thức ăn ngon mà mình chịu đói, đếm tiền kẻ khác mình vẫn nghèo nàn, kết 

cuộc hoàn toàn vô bổ. Nhà Phật đã ví những vị ấy như người điếc khảy đàn 

cho  đại  chúng  nghe;  kẻ  quảy  gánh  đi  khắp  nơi  rao  bán  đủ  thứ  thuốc  hay, 

song quên hẳn chính mình đang mang nhiều chứng bịnh. 

Bậc có chí học Phật, nên lưu ý đến điểm này. 

---o0o--- 

Tiết 47 - Sự Trì, Lý Trì 

Niệm Phật có sự Sự trì và Lý trì. Theo Ngẫu Ích đại sư: "Sự trì là tin có cõi 

Cực Lạc và Phật A Di Đà, mà chưa đạt lý tâm này làm Phật, tâm này là Phật, 

chỉ  quyết  định  cầu  sanh,  tha  thiết  thì  niệm  như con  nhớ  mẹ  không  lúc  nào 

tạm quên.  Lý trì  là tin  hiểu  Phật  A Di Đà  ở Tây Phương, do tâm ta sẵn đủ, 

tâm ta tạo nên; đem câu hồng danh sẵn đủ và tạo nên của tâm mình làm cảnh 

buộc niệm, chẳng giây phút nào xao lãng." 

Nói giản lược, Sự trì là cách trì niệm của kẻ không biết chi về nghĩa lý, chỉ 

tin có cõi Cực Lạc và Phật A Di Đà, rồi chí thành tha thiết niệm Phật để cầu 

tiếp dẫn vãng sanh. Lý trì là lối trì niệm của người cũng thật hành đồng như 

cách Sự trì ở trên,  nhưng  giải  ngộ cảnh  Tịnh  Độ cùng  Phật  A Di Đà đều ở 

trong chân tâm, do công đức thanh tịnh của chân tâm hiện thành. 

Như thế, Sự trì với Lý trì có gì sai biệt? - Tất nhiên là có. Bởi kẻ tu theo Sự 

trì thấy Phật ở ngoài tâm, thành ra có tướng năng sở đối đãi, chưa được dung 

thông.  Người  thật  hành  theo  Lý  trì,  do  giải  ngộ  chân  tâm,  nên  tuyệt  được 

tướng năng sở, tức niệm là Phật, tức niệm là tâm, dung hòa cùng tâm cảnh. 

Xin thuật một câu chuyện: 

Ông bạn xuất gia đồng tu của bút giả một đêm nằm mơ, thấy vị sư áo vàng 

đến hỏi: "Người niệm Phật, mà Phật là chi?" - Đáp: "Phật là tâm". Vị sư hỏi 

tiếp: "Ngươi thử giải thích thế nào Phật là tâm cho ta nghe?" Trong giấc mơ 

ông bạn bèn ứng khẩu đọc: 

Mỗi câu tràng hạt Phật là tâm 

Phật rõ là tâm, uổng chạy tìm! 

Bể Phật dung hòa tâm với cảnh 

Trời tâm bình đẳng Phật cùng sanh 

Bỏ tâm theo Phật còn mơ mộng 

Chấp Phật là tâm chẳng trọn lành. 

Tâm, Phật nguyên lai đều giả huyễn 

Phật, tâm đồng diệt đến viên thành. 

Ông bạn trên đây đã hiểu cách Lý trì, dung hòa được câu niệm Phật vào tâm 

cảnh. 

* Có một lối nhận định sai lầm, mà những kẻ thiên về huyền luận tự cho là 

hành  trì  theo  lý,  cũng  cần  nên  biện  minh.  Nhiều  người  trọng  lý  khinh  sự, 

thường  chấp  nê  theo  lý  luận:  "Tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh  Độ,"  rồi  phủ 

nhận cõi Cực Lạc và sự tiếp dẫn vãng sanh. Những người này lý thuyết hóa 

các kinh nói về Tịnh Độ và bảo: "Di Đà tức là bản tánh Phật của mình; cõi 

Tịnh  Độ  là  cảnh  tịnh  ở  trong  tâm,  sao  lại  tìm  bên  ngoài?"  Đây  là  điểm  sai 

lầm  rất  lớn  của  thiên  lý  luận.  Họ  chấp  lý  bỏ  sự,  chuộng  tánh  quên  tướng, 

đem  chân  đế  mà  bác  hiện  tượng  của  tục  đế,  chẳng  biết  rằng  song  phương 

không thể rời nhau. 

Theo Đại Thừa  Khởi Tín  Luận, chân tâm  có hai phần: tánh  và tướng. Phần 

tánh  gọi  là Chân Như môn, phần tướng  là  sanh diệt  môn; Chân Như không 

rời sanh diệt, sanh diệt tức là Chân Như. Bởi thế Mã Minh Bồ Tát gọi phần 

Chân  Như  là  Tạng  Như  thật  không,  phần  sanh  diệt  là  Tạng  Như  thật  bất 

không;  cả  hai  đồng  chung  một  thể  tánh  như thật.  Ví  như  mặt  biển  to  rộng, 

không  thể  chỉ  chấp  nhận  phần  nước  mà  bỏ  phần  sóng  bọt;  vì  chấp  như thế 

tức đã sai  lạc  với  hiện tượng của biển,  mà cũng chẳng biết biển  là  gì? Cho 

nên,  bỏ  sự  tức  lý  không  thành,  bác  tướng  thì  tánh  không  đứng  vững.  Rất 

nhiều kẻ có chút học thức thế gian, khi nghiên cứu các kinh Đại Thừa nói về 

lý Bát Nhã, bởi không hiểu thấu đáo, nên thường mang chứng bịnh chấp "lý 

không" này. Do đó, họ đem các kinh nói về sự tướng, như các kinh Tịnh Độ 

hoặc Kinh Địa Tạng, mà lý thuyết hóa tất cả. Họ cho những kinh thuyết về 

sự tướng  này  là phương  tiện để dẫn dắt  hạng  ngu thấp, những  người tin có 

Tịnh  Độ  hoặc  địa  ngục,  đều  mê  tín;  nhưng  thật  ra,  chính  họ  mới  là  kẻ  lạc 

lầm!  Nhân tiện,  xin dẫn  vài đoạn kinh ra  biện  minh, để phá  lỗi chấp không 

ấy. 

Như Bát Nhã Tâm Kinh nói: "... Không trí cũng không đắc, vì không sở đắc, 

nên  Bồ  Đề  Tát  Đỏa  y  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa,  tâm  không  quái  ngại.  Chư 

Phật ba đời y Bát Nhã Ba La Mật Đa, nên đắc quả A Nậu Đa La Tam Miệu 

Tam Bồ Đề." Trước y theo chân đế nói "không đắc", tiếp đó y theo tục đế lại 

nói "đắc". Thấy "đắc" là chấp có, thấy "không đắc" lạc vào chấp không, nên 

người học Phật phải khéo hiểu ý kinh để đi vào trung đạo. 

Trong  Kinh  Kim  Cang,  đức  Phật  bảo:  "Kẻ  nào  dùng  sắc  tướng  âm  thanh 

thấy và tìm cầu ta, là hành theo tà đạo." Nhưng tiếp đó Ngài lại bảo: "Tu Bồ 

Đề! Ông đừng nghĩ rằng Như Lai không dùng tướng Cụ Túc đắc quả A Nậu 

Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Tu Bồ Đề! Nếu ông suy nghĩ: phát tâm A Nậu 

Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là nói các pháp đoạn diệt. Đừng nghĩ như thế! 

Tại sao? Vì phát tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, đối với các pháp 

không  nói  tướng  đoạn  diệt."  Trước  tiên,  Phật  dạy  đừng  theo  âm  thanh  sắc 

tướng  mà tìm  đạo;  nhưng kế tiếp Ngài  lại  nhắc  nhở; cũng  như đừng rời bỏ 

âm thanh sắc tướng hoặc diệt hết các pháp để phát tâm cầu đạo. Như thế, ta 

thấy  "đạo"  chẳng  phải  thuộc  về  "sắc",  cũng  chẳng  phải  thuộc  về  "không"; 

tìm  chấp  một  bên  đều  sai  lầm.  Ngài  Thanh  Nguyên  Duy  Tín  thiền  sư  nói: 

"Ba mươi năm trước, khi lão tăng chưa vào đạo, thì thấy sông là sông, núi là 

núi.  Đến  khi  gặp  thiện  tri  thức  chỉ  dạy  cho  đường  lối  tu  hành,  thấy  sông 

không phải  là sông,  núi không  phải  là  núi. Ngày  nay  ngộ  đạo,  vào  nơi tịch 

tĩnh, thấy sông vẫn là sông, núi vẫn là núi." Một vị thiền sư khác cũng diễn 

tả: 

Tiếng gà tức tiếng quảng trường thiệt. 

Sắc núi nguyên là tịnh pháp thân! 

Đây là ý chỉ: sắc tướng âm thanh vốn thật đại đạo, ta nên đem tâm vô phân 

biệt mà thể nhận, đừng chấp lấy cũng đừng bác bỏ rồi tìm đạo nơi chỗ không 

không.  Cho  nên  câu  "Tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh  Độ,"  không  phải  phủ 

nhận cõi Tịnh Độ và đức A Di Đà, mà chính là lối nói: nhiếp tướng về tánh, 

đem dụng về thể, để hiển bày lý Đệ nhất nghĩa không. Trong Đệ nhất nghĩa 

không, Phật còn chẳng lập, huống chi là các pháp khác. 

Tiên  đức  bảo:  "Lý  tuy  đốn  ngộ,  Sự  phải  lần  lượt  tu  hành."  Cho  nên  Thiền 

Tông  tuy  nói  là  môn  tu  trực  chỉ,  nhưng  khi  còn  ngồi  thiền,  còn  nhiếp  tâm, 

còn tham thoại đầu, còn nhập định xuất định, đều còn ở trong vòng phương 

tiện. Và thật ra cảnh  nội chứng còn bước những  nấc thang từ thấp đến cao. 

Chừng nào đến bậc vô tu, mới không còn dùng phương tiện, mới có thể nói 

các pháp đều không. Nếu chưa được như thế, thì một pháp nhỏ như mảy bụi 

cũng  đều  có  thật;  vì  gần  lửa  còn  thấy  nóng,  ở  giữa  sương  tuyết  còn  thấy 

lạnh, một mũi gai nhỏ đâm vào thịt còn biết đau, đâu có cái gì là không? Cho 

nên  những kẻ thích  đề xướng cao diệu  "Tự tánh Di Đà, duy  tâm Tịnh Độ," 

rồi bác bỏ hình thức niệm Phật cầu vãng sanh thuộc về "Sự tu", sẽ lâm vào 

cảnh:  "chưa  bước  lên  bờ  đã  vội  phá  bỏ  chiếc  bè,"  tất  không  khỏi  bị  chết 

chìm  dưới  nước.  Xưa  nay  những  bậc  hiểu  sâu  về  Lý  lại  còn  chú  trọng  đến 

Sự, vì Sự tiêu biểu cho Lý. 

Cổ  đức  đã  bảo:  "Với  môn  Tịnh  Độ,  duy  bậc  trí  huệ  mới  dung  thông  tánh 

tướng  hiểu  đến  chỗ  tận  cùng.  Bằng  không,  thà  chấp  tướng  tu  hành,  càng 

chấp  lại  càng  mầu  nhiệm!"  Bởi  càng  chấp  tướng,  chí  nguyện  cầu  sanh  lại 

càng thiết tha, khi đã sanh về Tây Phương lo gì không chứng ngộ được thật 

tướng?  Vấn  đề  sự  lý  tánh  tướng,  nói  ra  vẫn  không  cùng,  nhưng  nếu  hiểu 

được một sẽ hiểu tất cả. Mong các đồng nhơn khéo suy nghĩ, để tránh khỏi 

sự sai lạc trên bước đường tu. 

Viết đến đây, có một Phật tử nhân khi lại thăm chơi, hỏi: - "Thưa thầy, con 

nghe  vài  vị  tu  thiền  khá  cao,  bảo:  Cõi  Cực  Lạc  là  quyền  thuyết,  là  một  ảo 

tượng của Phật phương tiện nói ra, để cho những kẻ thấp kém nương vào đó 

tin  tưởng  hâm  mộ,  phát  lòng  chuyên  nhứt  niệm  Phật  đặng  để  đi  đến  cảnh 

giới nhứt tâm. Ví như người cha có hai đứa con, một đứa thông minh biết lo 

học không cần phải  nhắc  nhở;  một  đứa  tối tăm biếng trễ,  nên cha phải  dẫn 

dụ, bảo nếu cố gắng siêng học khi thi đỗ sẽ cho một chiếc xe đẹp. Chiếc xe 

đẹp  là  một  ảo  tượng  hay  phương  tiện,  sự  học  giỏi  thi  đỗ  mới  là  chân  mục 

đích  hay cứu cánh.  Bởi thế cho  nên  Tịnh  Độ là  lối tu của  hạng thường dân 

tối dốt, còn hạng trí thức đều ưa thích về môn Thiền. Nếu hiểu được lẽ này 

thì  người  sáng  suốt  chỉ  nên  nhiếp  tâm  tịnh  niệm,  không  cần  phải  theo  ảo 

tượng niệm Phật làm chi cho lao hơi nhọc sức. Hãy để chiếc xe trống không 

chạy  đi  mới  nhẹ  nhàng,  không  nên  chuyên  chở  thêm  cho  nặng!  Con  nghe 

như thế song chưa biết trả lời làm sao, mong nhờ Thầy giải thích." 

Bút giả đáp: - Trong lối điều trần trên, có ba chủ điểm: 

1. Cho Cực Lạc là ảo tưởng, quyền thuyết. 

2. Bảo Tịnh Độ là lối tu thuộc hạng thấp kém thường dân. 

3. Đưa ra mục đích trừ vọng nhứt tâm, cho rằng phương tiện niệm Phật làm 

tổn hơi nhọc sức như chiếc xe chở nặng, không được nhẹ nhàng thanh thoát 

như lối tu Thiền. 

Về điểm thứ nhứt, Cực Lạc không phải là cảnh ảo tượng hay quyền thuyết, 

mà là thế giới có thật như cõi Ta Bà này; vì Phật không khi nào nói dối, và 

có rất nhiều người niệm Phật được vãng sanh, hiện tiền hoặc lúc lâm chung 

đã  mục kích cảnh  giới ấy, như trong Vãng Sanh  Truyện  và  Tịnh Độ Thánh 

Hiền Lục đã có chép. Trong tập này nơi đoạn trước đã dẫn minh về ba lượng 

để giải thích, xem qua sẽ tự rõ, không cần phải biện luận thêm nhiều. 

Về điểm thứ hai, nếu cho rằng Tịnh Độ không phải lối tu của hàng trí thức, 

chỉ  sợ  e  trí  "trí  thức"  của  những  vị  ấy  chưa  đủ  sức  thấu  hiểu  Tịnh  Độ  mà 

thôi. Như khi  xưa Phật  nói  Kinh  Pháp  Hoa, có đến  năm  ngàn bậc Đại Đức 

Thanh Văn chứng từ Sơ Quả đến Tứ Quả, vì chưa tin hiểu nổi nên lui ra khỏi 

pháp  hội.  Những  vị  ấy  đã  vào  hàng  Thánh,  đâu  phải  tầm  thường,  nhưng 

trước diệu lý quá cao, họ đành thối bại. Nếu bảo rằng hàng trí thức sáng suốt 

đều phải tu Thiền, niệm Phật để cho hạng dốt nát tầm thường, tại sao vị Tổ 

thứ  mười  bốn  bên  Thiền  Tông  là  Long  Thọ  Bồ  Tát sau  khi  chứng  ngôi  Sơ 

Hoan Hỷ Địa rồi, lại niệm Phật "cầu sanh Cực Lạc?" Và tại sao có rất nhiều 

bậc thạc đức bên Thiền Tông, như các ngài Vĩnh Minh, Triệt Ngộ, Liên Trì, 

sau  khi  tham  thiền  ngộ  đạo,  lại  chuyển  hướng  cầu  về  Tịnh  Độ?  Phải  biết 

Niệm  Phật  là  pháp  môn  cao  siêu  mầu  nhiệm,  gồm  nhiếp  ba  căn,  từ  đức 

Thích  Tôn  cho  đến  các  bậc  đại  Bồ  Tát  như Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã  Minh, 

Long  Thọ đều tuyên dương. Cho  nên khi  đức Thích Ca  nói  Kinh  A  Di Đà, 

hằng  hà  sa  chư  Phật  ở  sáu  phương  đều  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài  mà  khen 

ngợi.  Và  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  sau  khi  đức  Phổ  Hiền  nói  mười  đại 

nguyện  vương rồi,  liền  khuyến tấn các bậc Bồ  Tát ở  những  ngôi  Thập  Tín, 

Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  đều  nên  phát 

nguyện  cầu  sanh  về  Cực  Lạc?  Nếu  cảnh  Cực  Lạc  là  ảo  tượng  không  phải 

thật có, và môn Tịnh Độ là tầm thường, tại sao các vị ấy lại cầu sanh? Cho 

nên „n Quang đại sư đã bảo:  "Sự cao siêu  mầu  nhiệm của pháp  môn Niệm 

Phật, chư Tổ bảo là chỉ có Phật với Phật mới hiểu biết hết được. Những kẻ 

khinh chê Niệm Phật, không phải chỉ khinh chê hạng ông già bà cả tu Tịnh 

Độ đâu, mà chính là khinh chê luôn cả chư Phật và các bậc Đại Bồ Tát như 

Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ đó!" 

Về điểm thứ ba, xin giải thích rõ hơn. Chỗ cứu cánh của Thiền là Chân Như 

Tam Muội. Điểm cứu cánh của Tịnh Độ là Niệm Phật Tam Muội. Chân Như 

Tam  Muội  như  vàng  khối,  Niệm  Phật  Tam  Muội  như  vòng,  xuyến  và  các 

món  trang  điểm  chạm  trổ  xinh  đẹp,  mà  trong  vòng  xuyến  nguyên  đã  có 

vàng.  Cho  nên  khi  chứng  Niệm  Phật  Tam  Muội,  tức  đã  bao  gồm  cả  Chân 

Như Tam Muội. Chân Như Tam Muội chỉ thuần  về  mặt trí  huệ, Niệm Phật 

Tam Muội đã có trí  huệ còn  gồm thêm  phần phước đức; bởi  người tu Tịnh 

Độ  cũng  lấy  nhứt  tâm  thanh  tịnh  làm  căn  bản,  trên  chỗ  nhứt  tâm  ấy  lại  có 

thêm công đức niệm Phật. Nhưng Chân Như Tam Muội với Niệm Phật Tam 

Muội không phải tu một đời mà chứng được, cần phải liên tục tu trong nhiều 

kiếp;  nhứt  là  chúng  sanh  thời  mạt  pháp  này  khó  mà  hy  vọng.  Vì  thế  Niệm 

Phật Tam Muội tuy là chỗ cứu cánh của môn Niệm Phật, nhưng chỉ đứng về 

hàng thứ yếu, mà sự cầu vãng sanh Tịnh Độ trong một đời để được bất thối 

chuyển, mới là tông chỉ chánh yếu cần thiết của tông này. Do đó pháp môn 

Niệm Phật  mới có tên là tông Tịnh Độ. Cho nên sở dĩ các bậc tu Thiền sau 

khi ngộ đạo, tự biết con đường chứng đạo còn xa, sợ e kiếp người ngắn ngủi, 

khi luân hồi sang đời khác phải bị mê lạc, nên mới chuyển hướng Niệm Phật 

cầu  vãng  sanh  là  thế.  Niệm  Phật,  lễ  Phật  dù  rằng  nhọc,  nhưng  được  thêm 

công đức phước báo do công  năng tu trì của  hai  nghiệp thân  và khẩu. Như 

chiếc xe từ Đà Lạt về Saigon, chạy xe không tất nhiên nhẹ nhàng, nhưng nếu 

chuyên  chở  thêm  bông  hoa  rau  cải,  thì  đã  về  đến  Thủ  Đô  mà  còn  được  có 

thêm  phần  hàng  hóa.  Đem  công  năng  siêng  nhọc  niệm  Phật  để  được  thêm 

nhiều  phước  báo,  đó  chính  là  phần  công  và  thưởng  đương  nhiên  theo  luật 

nhân quả, đâu có chi phải thiệt thòi?  Song  mỏi  nhọc  nếu có, chỉ  là  lúc  mới 

tu. Khi niệm Phật thuần thục đến chỗ vô tâm, nào có chi là mỏi nhọc! 

Nghi vấn trên thấy cũng cần thiết, nên dù không phải đoạn quyết nghi, cũng 

xin  ghi  tiếp  vào đây. Những điểm  hiểu  lầm chưa thấu triệt  về  Tịnh Độ  hãy 

còn  nhiều,  vì e tâm  niệm phạm  lỗi  đấu tranh,  nên đối  với các sự biện  minh 

tạm xin ngừng bút. 

---o0o--- 

Tiết 48 - Sự Nhứt Tâm, Lý Nhứt Tâm 

Người niệm Phật phải thiết thật dụng công, trong tuyệt cả tướng thị phi nhơn 

ngã không thấy thân tâm, ngoài dứt hết tướng không sắc dục trần chẳng còn 

cảnh  giới, duy có  một câu Phật  hiệu rành  rạnh  hiện tiền. Sự dụng công chí 

cực này, như người xưa đã nêu lên câu hỏi: "Trước mặt có cọp dữ, sau lưng 

có bầy chó sói, bên trái là vách núi cao, bên mặt là vực sâu thẳm; trong hoàn 

cảnh  ấy  hành  nhơn  phải  vượt  đi  ngả  nào?"  Bên  Tịnh  Tông  cũng  bảo:  "Ao 

sen bảy báu trước  mặt,  vạc dầu  lò  lửa  phía sau,  người  niệm  Phật phải  nhứt 

hướng đi tới." Khi tu hành chưa thấy có điểm tiến bộ nào, là bởi chính mình 

còn yếu hèn biếng trễ. Cũng trong tình trạng ấy, khi xưa ngài Đổng Sơn đã 

nghiêm trách trong chúng: 

Người nay học đạo nghĩ mà than 

Ngoài cửa phân vân biết mấy ngàn! 

Tưởng đến ngọc kinh triều thánh chúa 

Giữa đường dừng bước ải Đồng Quang! 

Nếu dụng công đến mức cùng cực, lâu ngày không gián đoạn, hành giả sẽ đi 

đến cảnh giới nhứt tâm. Cảnh nhứt tâm bất loạn này có hai mức cạn sâu, gọi 

là Sự nhứt tâm và Lý nhứt tâm. 

*  Sự  nhứt  tâm  là  thế  nào?  -  Khi  hành  giả  chuyên  tâm  chú  ý  trên  sáu  chữ 

hồng danh,  lâu  ngày tất cả tạp niệm đều dứt bặt, lúc  nằm  ngồi đi đứng duy 

có  một  câu  Phật  hiệu  hiện  tiền,  gọi  là  cảnh  giới  Sự  nhứt  tâm.  Đây  là  định 

cảnh  của  người  tu  Tịnh  Độ,  cũng  ngang  hàng  với  sự  nhập  định  của  bậc  tu 

Thiền. 

* Lý nhứt tâm là thế nào? - Trên Sự nhứt tâm nếu tiến thêm một bước, dụng 

công đến chỗ chí cực, ngày kia tâm địa rỗng suốt, thoát hẳn căn trần ngộ vào 

thật tướng. Khi ấy hiện tại tức là Tây Phương mà chẳng ngại gì riêng có cõi 

Cực  Lạc,  tánh  mình  chính  là  Di  Đà  cũng  chẳng  ngại  gì  riêng  có  đức  A  Di 

Đà. Đây  là cảnh  giới  Lý  nhứt tâm. Địa  vị  này  là cảnh "định  huệ  nhứt  như" 

của người niệm Phật, ngang hàng với trình độ khai ngộ bên Thiền Tông. 

* Với thuyết Sự, Lý nhứt tâm, Ngẫu Ích đại sư đã giản biệt tường tận. Ngài 

bảo: "Không luận sự trì hay lý trì; niệm đến hàng phục phiền não, kiến hoặc 

tư hoặc không khởi hiện, là cảnh giới Sự nhứt tâm. Không luận sự trì hay lý 

trì, niệm đến tâm khai, thấy rõ bản tánh  Phật,  là cảnh  giới  Lý  nhứt tâm. Sự 

nhứt  tâm  không  bị  kiến,  tư  hoặc  làm  loạn.  Lý  nhứt  tâm  không  bị  nhị  biên 

làm loạn." (Nhị biên: có, không - đoạn, thường v.v...) 

Như  thế  chẳng  nói  chi  Lý  nhứt  tâm,  với  Sự  nhứt  tâm  người  đời  nay  cũng 

chẳng dễ gì đi đến. Tuy nhiên, với công đức của câu niệm Phật cộng thêm sự 

chí thiết hành trì, trong  mỗi niệm sẽ diệt được một phần vô minh thêm một 

phần phước huệ, lần lần tất sẽ đi đến cảnh giới tốt. Và hành trì lâu ngày như 

thế, lo gì không tiến đến chỗ mỗi niệm khai ngộ, được hảo cảnh gọi là "Nhứt 

phiên  đề  khởi  nhứt  phiên  tân"  (Một  phen  đề  khởi  niệm,  một  phen  lộ  bày 

cảnh mới). 

Cho nên, dù là căn tánh thời mạt, nếu thiết thật dụng công, trình độ Sự, Lý 

nhứt tâm đối với chúng ta chẳng phải tuyệt phần hy vọng... 

---o0o--- 

Mục C. Cảnh Giới Phát Hiện 

Tiết 49 - Nội Cảnh Giới 

Trên  đường  tu  không  tinh  tấn  dụng  công  thì  thôi,  nếu  tinh  tấn  dụng  công, 

nhứt  định  có  cảnh  giới.  Cảnh  giới  này  có  trong  và  ngoài  khác  nhau.  Trước 

tiên xin nói về phần trong tức là Nội cảnh giới. 

Nội cảnh giới cũng gọi là Tự tâm cảnh giới, vì cảnh giới này không phải từ 

bên  ngoài  vào,  mà  chính  do  nơi  công  dụng  trong  tâm  phát  hiện.  Những 

người không hiểu rõ lý "muôn pháp do tâm" cho rằng tất cả cảnh giới đều từ 

bên ngoài đến, là lối nhận định sai lầm. Bởi khi hành giả dụng công đến mức 

tương ưng, dứt tuyệt ngoại duyên, thì chủng tử của các pháp tiềm tàng trong 

tạng thức liền phát sanh ra hiện hạnh. Với người niệm Phật trì chú, thì công 

năng của Phật hiệu và mật chú đi sâu vào nội tâm, tất gặp sự phản ứng của 

hạt  giống  thiện ác trong tạng thức, cảnh  giới phát  hiện  rất  là phức tạp. Các 

cảnh  ấy  thường  hiện  ra  trong  giấc  mơ,  hoặc  ngay  khi  tỉnh  thức  đang  dụng 

công niệm Phật. Nhà Phật gọi trạng thái này là "A lại da biến tướng." 

* Trong giấc mơ, nếu do chủng tử ác phát hiện, hành giả hoặc thấy các loài 

sâu  trong  mình  bò  ra,  hoặc  thấy  nơi  thân  có  loại  nhiều  chân  giống  như  bò 

cạp, rết, mỗi đêm  mình gở ra năm bảy con; hoặc thấy các loài thú  ma quái, 

cảnh tượng rất nhiều không tả xiết được! Đại khái người nhiều nghiệp tham 

nhiễm, bỏn sẻn,  hiểm độc, thường thấy tướng  nam  nữ,  rắn rết,  hoặc dị  loại 

sắc trắng. Người nhiều nghiệp sân hận, thường thường thấy cọp beo, hoặc dị 

loại sắc đỏ. Người nhiều nghiệp si mê, thường thấy loài súc vật, sò ốc, hoặc 

dị  loại sắc đen.  Tuy  nhiên, đây chỉ  nói  với tánh cách  ước  lược, không phải 

tất cả đều nhứt định như thế. 

Nếu  do  chủng  tử  lành  phát  hiện,  hành  giả  thấy  cây  cao  hoa  lạ,  thắng  cảnh 

tươi tốt trang nghiêm, mành lưới châu ngọc; hoặc thấy mình ăn các thứ thơm 

ngon,  mặc  đồ  trân  phục,  ở  cung  điện  báu,  hay  nhẹ  nhàng  bay  vượt  lên  hư 

không.  Tóm  lại, trong  tâm của chúng sanh có đủ chủng tử mười pháp  giới; 

chủng  tử  lành  hiện  thì  thấy  cảnh  Phật,  Bồ  Tát,  Nhơn,  Thiên;  chủng  tử  ác 

hiện, thấy cảnh tam đồ tội khổ. Như người kiếp trước có tu theo ngoại đạo, 

thường thấy  mình phóng ra luồng điển, hoặc xuất hồn đi dạo chơi, tiếp xúc 

với các phần âm  nói  về chuyện thạnh suy, quốc sự.  Hoặc có khi  tâm thanh 

tịnh, trong giấc mơ thấy rõ việc xảy ra đôi ba ngày sau, hay năm bảy tháng 

sẽ  đến.  Đại  khái  người  đời  trước  có  tu,  khi  niệm  Phật  liền  thấy  cảnh  giới 

lành. Còn kẻ nghiệp  nhiều kém phước đức, khi  mới  niệm Phật thường thấy 

cảnh giới dữ; trì niệm lâu ngày ác tướng mới tiêu tan, lần lượt sẽ thấy điềm 

lành tốt. 

*  Về cảnh trong khi thức,  nếu  hành  giả dụng công đến  mức thuần thục, có 

lúc vọng tình thoạt nhiên tạm ngưng, thân ý tự tại. Có lúc niệm Phật đến bốn 

năm giờ, nhưng tự thấy thời gian rất ngắn chừng đôi ba phút. Có lúc đang trì 

niệm, các tướng tốt lạ hiện ra. Có lúc trong vô ý, tinh thần bỗng nhiên được 

đại khoái  lạc. Có lúc trong  một động  một tịnh, thấy tất cả tâm  và cảnh đều 

không.  Có  lúc  trong  một  phen  thấy  nghe,  liền  cảm  ngộ  lý  khổ,  không  vô 

thường,  vô  ngã,  dứt  tuyệt  tướng  ta  và  người.  Những  tướng  trạng  như  thế 

nhiều không thể tả xiết! 

Có một Phật tử đang khi thức ngồi trong đêm tối niệm Phật, thoạt thấy dưới 

đất khắp nền nhà mọc lên hai loại hoa đỏ trắng cao tới thành giường, trên hư 

không  hoa  rơi  xuống  như  mưa.  Có  vị  đang  khi  quì  niệm  Phật,  bỗng  thấy 

trước bàn Phật hiện ra đóa hoa sen đỏ, từ búp lần lần nở tròn, độ  mười lăm 

phút sau  liền  tan biến. Có  một  Phật tử đang khi  niệm  Phật, cảnh  giới  xung 

quanh bỗng ẩn mất, trước mắt hiện ra biển nước mênh mang, êm tịnh không 

sóng  gió,  trên  mặt  biển  mọc  lên  vô  số  hoa  sen  nhiều  màu  đóa  nào  cũng  to 

lớn;  kế  đó  tướng  biển  ẩn  mất,  hiện  ra  cảnh  núi  non  cỏ  hoa  tươi  tốt,  cổ  thụ 

sum sê, có một ngôi chùa nguy nga tráng lệ; tiếp theo tướng chùa núi lại ẩn 

mất,  hiện  ra  cảnh  lưới  châu,  kết  lại  rồi  đứt,  đứt  rồi  lại  kết.  Đại  loại  có  rất 

nhiều  cảnh  tướng  như  thế,  do  bút  giả  đã  từng  nghe  những  vị  đồng  tu  trần 

thuật, nay chỉ kể ra đây ít chuyện để hiển minh. 

* Những cảnh tướng như thế, gọi là Nội cảnh giới hay Tự tâm cảnh giới, do 

một  niệm khinh an  hiện  ra, hoặc do chủng tử  lành của công đức  niệm  Phật 

trì chú biến  hiện. Những cảnh  này thoạt  hiện  liền  mất,  hành  giả  không  nên 

chấp  cho  là  thật  có  mà  để  tâm  lưu  luyến.  Nếu  sanh  niệm  luyến  tiếc,  nghĩ 

rằng cảnh giới ấy sao mà nhẹ nhàng an vui, sao mà trang nghiêm tốt đẹp, rồi 

mơ tưởng khó quên, mong cho lần sau lại được thấy nữa, đó là điểm sai lầm 

rất  lớn.  Cổ  nhơn  đã  chỉ  trích  tâm  niệm  này  là  "gãi  trước  chờ  ngứa."  Bởi 

những cảnh tướng ấy do sự dụng công đắc lực tạm hiện mà thôi, chớ không 

có thật. Nên biết khi người tu dụng công đến trình độ nào, tự nhiên cảnh giới 

ấy sẽ hiện ra. Ví như người lữ hành mỗi khi đi qua một đoạn đường, tất lại 

có một đoạn cảnh vật sai khác hiển lộ. Nếu như kẻ lữ hành chưa đến nhà, mà 

tham luyến cảnh bên đường không chịu rời bước, tất có ngại đến cuộc hành 

trình, và bị bơ vơ giữa đường chẳng biết chừng nào mới về đến nhà an nghỉ. 

Người tu cũng thế, nếu tham luyến cảnh giới tạm, thì không làm sao chứng 

được cảnh  giới thật. Thảng  như  mơ tưởng đến độ cuồng  vọng, tất sẽ bị  ma 

phá, làm hư hại cả một đời tu. 

Kinh  Kim  Cang  nói:  "Phàm  có  những  tướng  đều  là  hư  vọng;  nếu  thấy  các 

tướng chẳng phải tướng, tức thấy Như Lai." (Phàm sở hữu tướng giai thị hư 

vọng;  nhược  kiến  chư  tướng  phi  tướng,  tức  kiến  Như  Lai).  "Có  những 

tướng" không phải "những tướng có" thuộc về pháp hữu vi sanh diệt, bởi các 

tướng ấy chẳng tự bảo rằng mình có hay không, thật hay giả, chỉ do kẻ chưa 

ngộ  đạo  lý  động  niệm  phân  biệt,  chấp  cho  là  có,  không,  thật,  giả,  nên  mới 

thành  ra  hư  vọng.  Đến  như  bậc  tham  thiền  khi  nhập  định  thấy  định  cảnh 

mênh  mang  rỗng  không  trong  suốt,  tự tại  an  nhàn,  rồi  sanh  niệm  ưa  thích; 

hay  khi  tỏ  ngộ  được  một  đạo  lý  cao  siêu,  rồi  vui  mừng  chấp  giữ  lấy,  cũng 

đều  thuộc  về  "có  tướng."  Và  đã  "có  tướng"  tức  là  có  hư  vọng.  "Thấy  các 

tướng"  là  thấy  những  tướng:  lành,  dữ,  đẹp,  xấu,  dơ,  sạch,  có,  không,  Phật, 

chúng sanh, cho đến cảnh năm ấm, sáu trần v.v "Chẳng phải tướng", nghĩa là 

thấy  mà  đừng  chấp  trước  cũng  đừng  phủ  nhận,  cứ để  cho  nó  tự  nhiên.  Tại 

sao không nên phủ nhận? - Bởi các tướng tuy hư huyễn, nhưng cũng chẳng 

phải  là  không;  ví  như  bóng  trăng  đáy  nước  tuy  không  phải  thật  có,  nhưng 

chẳng phải không có tướng hư huyễn của bóng trăng. Cho nên trong khi tu, 

nếu thấy các tướng hiện, đừng lưu ý cứ tiếp tục dụng công; ví như người lữ 

hành  tuy  thấy  cảnh  bên  đường,  nhưng  vẫn  tiến  bước  để  mau  về  đến  nhà. 

"Tức thấy Như Lai" là thấy bản tánh Phật, thấy được đạo vậy. 

* Kết yếu lại, từ các tướng đã kể trên cho đến Sự nhứt tâm, Lý nhứt tâm, đều 

là  Nội  cảnh  giới.  Cảnh  giới  này  có  hai  phương  diện  là:  tương  tợ  và  phần 

chứng. Cảnh tương tợ là tạm thấy rồi biến mất. Cảnh phần chứng là một khi 

được tất được vĩnh viễn, vì đã chứng ngộ được một phần Chân Như. Không 

luận  Nội  cảnh  hay  Ngoại  cảnh,  phàm  tương  tợ  đều  không  phải  Chân  cảnh 

giới, mà gọi Thấu Tiêu Tức, nghĩa là thông thấu được một phần tin tức của 

chân tâm. Người thật phát lòng cầu giải thoát, chớ nên đem tướng Thấu Tiêu 

Tức  nhận  làm Chân cảnh  giới.  "Thấu  Tiêu Tức" ví  như cảnh trời âm  u  râm 

tối,  hốt  nhiên  có  trận  gió  thổi  làm  mây  đen  tạm  phân  khai,  hé  ra  một  chút 

ánh thái dương, kế đó mây đen lại che khuất. Lại như người xưa cọ cây lấy 

lửa,  trước  khi  lửa  bật  lên,  tất  có  tướng  khói  phát  hiện.  "Chân  cảnh  giới"  ví 

như ánh thái dương sáng suốt giữa trời trong tạnh và như cọ cây đã lấy được 

lửa. Tuy  nhiên, cũng đừng  xem thường Thấu Tiêu  Tức, vì được tướng  này, 

mới  chứng  minh  xác  thật  có  Chân  cảnh  giới.  Nên  từ  mức  đó  gia  công  tinh 

tấn, thì Chân cảnh giới cũng không xa. 

---o0o--- 

Tiết 50 - Ngoại Cảnh Giới 

Ngoại cảnh giới là cảnh không phải do nội tâm hiện ra, mà từ bên ngoài đến. 

Hoặc có hành giả thấy Phật, Bồ Tát hiện thân thuyết pháp, khuyến tấn khen 

ngợi. Hoặc có hành giả đang khi niệm Phật, thoạt nhiên tâm khai, thấy ngay 

cõi Cực Lạc. Hoặc có hành giả đang tịnh niệm thấy chư thần tiên đến, chắp 

tay vi nhiễu xung quanh tỏ ý kính trọng, hoặc mời đi dạo chơi. Hoặc có hành 

giả  thấy  các  vong  đến  cầu  xin  quy  y.  Hoặc  có  hành  giả  khi  mức  tu  cao,  bị 

ngoại ma đến thử thách khuấy nhiễu... 

* Như khi xưa có một Phật tử căn tánh ngu tối, song thường kính niệm đức 

Quán Thế Âm. Một đêm nằm mơ thấy Bồ Tát đến bảo nên thường tham cứu 

bài kệ sau đây, lâu ngày sẽ được khai ngộ: 

Đại trí phát nơi tâm 

Nơi tâm chỗ nào tìm? 

Thành tựu tất cả nghĩa 

Không cổ cũng không kim! 

*  Như  thời  Trung  Hoa  Dân  Quốc  gần  đây,  có  cư  sĩ  Giang  Am  Nam,  vào 

tháng ba năm Nhâm Thân (1932), nhân khi bị bịnh được thấy cảnh Cực Lạc. 

Ông gượng đau viết thư cho anh là cư sĩ Giang Diệt Viên, đại khái như sau: 

"Em  đau  nặng.  Vào  khoảng  ba  giờ  sáng  ngày  hai  mươi  lăm  tháng  ba,  sau 

một  cơn  sấm  sét  mưa  to,  trời  lại  trong  tạnh  tỏ  suốt  như  ban  ngày.  Nơi 

phương  Tây,  bỗng  hiện  ra  chân  cảnh  thế  giới  Cực  Lạc  sáng  mênh  mang 

không ngằn mé. Em thấy bảy báu trang nghiêm, bảo thọ, bảo tháp, và vô số 

tướng trân kỳ. Phật ngồi giữa hư không, bảo em lên bái kiến. Nhưng khi em 

đến  được  trước  Phật,  kim  tướng  đức  Di  Đà  Thế  Tôn  lần  lần  xa,  tiếng  nói 

vọng lại rất nhỏ, kế cảnh giới đều tan biến. Chắc là do định lực của em còn 

kém, nhưng từ đây em tin chắc cảnh Tây Phương Cực Lạc là xác thật..." 

* Cũng trong thời Dân Quốc, có cư sĩ Lưu Khai Nan, biệt hiệu là Tây Tiều 

tiên  sinh.  Trước  khi  ông  vãng  sanh,  chư  thần  mời  đến  cảnh  U  Minh  xin 

nhậm  quan  chức;  kế  lại  thấy  chư thiên  thỉnh  lên  cõi  trời,  cư  sĩ  đều  nghiêm 

sắc khước từ, bảo: "Làm  quan dễ tạo nghiệp, phước trời có lúc  hết. Tôi chỉ 

nguyện sanh về Cực Lạc." Ít ngày sau cư sĩ vãng sanh. 

* Một sư cô quen với bút giả tu ở gần vùng Đà Lạt. Sau thời trì chú cô đang 

ngồi  tịnh,  bỗng  thấy  có  hai  sứ  giả  phong  thái  và  cách  trang  phục  như  thần 

tiên, đến cung kính mời lên non viếng cảnh. Trong cơn định, sư cô hỏi: "Non 

cao, sức yếu, làm sao đi được" Một sứ giả đáp: "Không ngại, tôi đã có cách." 

Liền  lấy  cành  cây  tợ  nhánh  dương  liễu,  đập  nhẹ  vào  mình sư  cô  và  bảo  đi 

theo. Cô bỗng thấy thân thể mình lâng lâng bay lướt trên đầu ngọn cỏ, giây 

phút sau cùng tiến lên non. Đến đây thấy cảnh tòng bá thanh u, công xòe hạt 

múa,  xa  xa có  một cung  điện  lầu các. Vừa khi ấy, cô thị  giả ở  nhà sau  làm 

rớt đồ vật có tiếng động mạnh. Sư cô liền chợt giác tỉnh, cảnh giới tan mất, 

cảm thấy hai bắp đùi còn mỏi đau. 

Những tướng trạng  lược kể như trên, đều gọi  là Ngoại cảnh  giới. Có người 

hỏi:  "Thấy  Phật  thấy  hoa  sen,  có  phải  là  cảnh  ma  chăng?"  Xin  đáp:  "Nếu 

nhân quả phù hợp, không phải là cảnh ma. Bởi tông Tịnh Độ thuộc về "hữu 

môn",  người  niệm  Phật  khi  mới  phát  tâm  từ  nơi  tướng  có  mà  đi  vào,  cầu 

được thấy thánh cảnh ở Tây Phương. Đến khi thấy hảo tướng đó là quả đến 

đáp  nhân,  nhân  và  quả  hợp  nhau,  đâu  phải  cảnh  ma?  Trái  lại,  như  Thiền 

Tông từ nơi "không môn" đi vào, khi phát tâm tu liền quét sạch tất cả tướng, 

cho đến tướng Phật tướng Pháp cũng đều bị phá trừ. Bậc Thiền Sĩ không cầu 

thấy  Phật  hoặc  hoa  sen,  mà  tướng  Phật  và  hoa  sen  hiện  ra,  đó  là  nhân  quả 

không phù hợp. Quả không có nhân mà phát hiện, đó mới chính thật là cảnh 

ma.  Cho  nên  người  tu  thiền  luôn  luôn  đưa  cao  gươm  huệ,  ma  đến  giết  ma, 

Phật đến giết Phật, đi vào cảnh chân không, chẳng dung nạp một tướng nào 

cả." 

Tuy  nhiên,  đó  là  chỉ  nói  những  hành  giả  mới  tu,  riêng  bậc  tu  thiền  cao,  có 

khi  thấy  các  tướng  song  không  phải  là  ma  cảnh.  Bởi  những  vị  đã  tu  thiền 

nhiều kiếp, khi tâm địa khai thông, có thể thấy được cảnh ác đạo cùng thiên 

đường  cho  đến  mười  phương  Tịnh  Độ  và  Uế  Độ;  vì  mười  phương  thế  giới 

đều  ở  trong  ánh  sáng  của  chân  tâm.  Và  người  tu  Tịnh  Độ  có  khi  thấy  các 

tướng, nhưng lại là cảnh ma, mà đoạn Biện Ma Cảnh sau đây sẽ nói rõ. 

Kết lại, Nội cảnh giới và Ngoại cảnh giới, là nói ước theo trình độ người còn 

đi trên bước đường tu tập. Đến như bậc đã chứng đạo quả, thì tâm tức cảnh, 

cảnh tức tâm, vạn vật cùng ta đồng một thể không có trong ngoài chi cả. 

---o0o--- 

Tiết 51 - Biện Ma Cảnh 

Như trên đã nói, người niệm Phật có khi thấy các tướng song lại là ma cảnh; 

điều  này  chỉ  cho  trường  hợp  nhân  quả  không  tương  ứng.  Chẳng  hạn  như 

người đang quán tướng Phật, hốt nhiên thấy tướng mỹ nữ. Kẻ tinh tấn niệm 

Phật mong thấy thắng cảnh ở Tây Phương, song chợt thấy một vùng nhà cửa 

ô  tạp,  nam  nữ cùng  loài  súc  vật  đi  qua  chạy  lại  lăn  xăn.  Người  mong  thấy 

hoa sen báu, nhưng bỗng thấy một cổ xe nhỏ. Do nhân quả không hợp nhau 

như thế,  nên  biết  là  cảnh  ma.  Có  năm  trường  hợp  để  phân  biệt  là  cảnh  ma 

hay cảnh thật như sau: 

1. Các cảnh nhân quả không phù hợp, quán tướng này song thấy tướng khác, 

cầu cảnh  nọ  mà  lại  hiện cảnh kia, như trên đã vừa  nói. Và lại, cảnh  hiện ra 

không giống như trong kinh diễn tả, đều là cảnh ma. 

2.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  tâm  từ  bi  trong  sạch,  cho  nên  dù  hiện  tướng  quỉ  thần 

đến thử thách, ta vẫn cảm thấy an nhiên thanh tịnh. Trái lại, bản nghiệp các 

loài ma là phiền não hiểm ác, nên dù hiện tướng Phật đến khuyên dạy, ta tự 

cảm thấy xao động nóng nảy không yên. 

3.  Ánh  sáng  của  Phật  làm  cho  ta  cảm  thấy  êm  dịu  mát  mẻ,  lại  không  có 

bóng, không chói mắt. Ánh sáng của ma làm cho ta chói xót đôi mắt, bứt rứt 

không yên, và có bóng. Cho nên Kinh Lăng Già nói: 

Phật địa là tối thắng 

Trong sạch mầu trang nghiêm 

Chiếu hiệu như lửa hừng 

Ánh sáng đến khắp nơi 

Rực rỡ không tổn mắt 

Xoay vần độ ba cõi. 

4. Lời  thuyết pháp của Phật,  Bồ Tát  hợp  với kinh điển, thuận  theo chân  lý. 

Lời của ma trái lẽ phải, không đúng với kinh Phật đã chỉ dạy. 

5.  Khi  thắng  tướng  hiện  ra,  muốn  khảo  nghiệm,  hành  giả  chỉ  chánh  ý  tụng 

Bát  Nhã  Tâm  Kinh,  hoặc  nhiếp  tâm  trì  chú  niệm  Phật.  Nếu  là  thánh  cảnh, 

càng  niệm  lại  càng  rõ ràng,  vì  vàng  thật  không  sợ  lửa.  Nếu  là  ma  cảnh,  trì 

niệm một hồi nó liền ẩn mất, bởi tà không thể lấn chánh. 

*  Phải  lấy cả  năm điều  như trên để  xét  nghiệm, chớ không thể chỉ  một  hai 

điều. Vì có những thiên ma hoặc thần tiên theo ngoại phái, muốn dắt dẫn ta 

hướng về đường lối của họ, nên giả hiện tướng Phật Bồ Tát để thuyết pháp. 

Tuy môn tu của họ không phải là con đường cứu cánh giải thoát, song họ có 

nghiệp  lành,  hoặc  sức  thiền  định  khá  cao,  nên  hào  quang  phát  ra  cũng  làm 

cho ta được mát mẻ êm dịu. Lại lối thuyết pháp của họ đôi khi cũng khuyên 

làm lành giữ giới, ăn chay niệm Phật, song có một vài điểm sai khác không 

hợp  với  kinh  Phật,  phải  nhận  định  kỹ  và  phải  hiểu  giáo  lý  mới  biết  được. 

Chẳng hạn như họ cũng khuyên ăn chay niệm Phật, nhưng lại dạy phải vận 

hành câu niệm Phật khắp châu thân gọi là "chuyển pháp luân" để khai thông 

mạch  Nhâm,  Đốc,  và  mở  Nê  Hoàn  Cung.  Đây  là  lối  thuyết  pháp  của  hàng 

ma ngoại đạo. Hoặc có loài ma hiện ra tướng cao tăng bảo: "Phật đồng, Phật 

xi măng không độ được nước, vì xuống nước phải chìm; Phật tượng, Phật gỗ 

không  độ  được  lửa,  vì  gặp  lửa  phải  bị  cháy;  chỉ  có  Phật  tâm  mới  không  bị 

vật chi làm hoại. Tu được Phật tâm thanh tịnh thì không cần tu thân và khẩu; 

cho  nên  dù  ăn  thịt  uống  rượu,  có  vợ  con  cũng  vô  hại.  Lối  tu  thân  và  khẩu 

như giữ giới, ăn chay, tụng kinh, trì chú, niệm Phật, là những cách khổ hạnh 

bó buộc vô ích." Đây là lời thuyết pháp của hạng tinh mị lâu năm, hoặc loài 

ma ái dục. Có những hạng ma ngoại đạo công năng tu khá cao, có thể dùng 

sức thiền định gia bị, khiến cho hành giả thân tâm được an định trong vòng 

bảy  ngày,  hoặc  hai  mươi  mốt  ngày.  Nhưng  lối  thuyết  pháp  của  họ  không 

siêu thoát, kết cuộc chỉ trong vòng ngã chấp. 

*  Cổ  đức  đã  bảo:  "Thấy  ma  không  ma,  ma  liền  tự  hoại;  thấy  quái  không 

quái, quái  liền tự bại." Câu  này có  nghĩa:  nếu thấy  ma quái  mà  lòng không 

xao động sợ hãi, giữ chánh niệm được vững vàng, hoặc chí tâm niệm Phật, 

loài  ma quái ấy không làm chi được, sẽ tự bỏ đi. Chẳng những khi thấy ma 

quái  phải  như thế,  mà dù cho  lúc tu  hành  được  một phần  kết quả,  hay thấy 

thắng tướng, cũng đừng nên quá bi cảm, kinh ngạc hoặc vui mừng. Ví như ta 

có hạt châu làm rớt dưới đáy hồ, vì nước đục nên dò kiếm mãi vẫn mất tích. 

Nay nước lắng trong lại tìm thấy được, hạt châu ấy nguyên là của đã có, việc 

chi  đến  đổi  phải  kinh  ngạc,  vui  mừng?  Người  tu  nếu  tâm  không  bình  tỉnh, 

quá  bi  thương,  tất  bị  loài  bi  ma  ám  nhập  làm  cho  thương  khóc  mãi  chẳng 

thôi.  Như  quá  vui  mừng,  cũng  bị  loài  ma  hoan  hỷ  ám  nhập,  làm  cho  cười 

mãi  như  điên  cuồng.  Lại,  hành  giả  niệm  Phật  tuy  cũng  mong  được  thấy 

thánh  cảnh,  nhưng  đừng  quá  mơ  tưởng  ước  ao,  bởi  niệm  tức  là  đã  cầu  rồi. 

Nên  giữ tâm  trạng  điềm tỉnh,  "cầu  mà không cầu, không cầu  mà cầu",  mới 

không bị sự cầu mong làm xao động. Cứ chí tâm niệm Phật, lâu ngày niệm 

lực thanh tịnh đạo cảm  ứng  giao  thông, tất thấy  được thánh cảnh. Nếu  mãi 

để lòng  mong  ước, đó tức  là  vọng tưởng,  ma sẽ  thừa cơ  len  lỏi  vào để  phá 

hoại. 

*  Vào  khoảng  Thanh  mạt  bước  sang  thời  Dân  Quốc,  ở  Trung  Hoa  có  ông 

Ngụy Tịch Phủ vốn là thiền hữu của cư sĩ Dương Nhân Sơn, Ngụy Tịch Phủ 

tu tập thiền định gần ba mươi năm, một hôm bỗng được Thiên Nhãn Thông. 

Ban sơ ông thấy những vật ngoài tường vách, kế lại thấy rõ những việc xung 

quanh vài ngoài mươi dặm như ở trước  mắt. Biết  mình đã đắc Thiên Nhãn, 

ông rất kinh ngạc vui mừng! Ban đầu chỉ thấy thôi, sau lại nghe rõ cả tiếng 

người và cầm thú ở ngoài xa. Đó là Thiên Nhĩ Thông tùy theo phát hiện. Lần 

hồi  những  sự  vật  ngoài  mấy  ngàn  dặm,  cũng  đều  thấy  nghe  được.  Sau  đó 

những  việc chưa phát  hiện, ông  vẫn thấy  nghe  và  hiểu biết  rõ ràng. Đây  là 

cảnh  chứng  của  Túc  Mạng  Thông.  Bấy  giờ  phe  đảng  của  Hồng  Tú  Toàn 

thuộc  nhóm  Thái  Bình  Thiên  Quốc  chưa  khởi  sự  đánh  Thanh  triều,  nhưng 

Ngụy Tịch Phủ đã thấy trước chiến cuộc xảy ra ở Quảng Tây lần hồi đến Tô 

Châu, nhơn dân chết vô số. Bởi mục kích nhiều trạng thái chết chóc rất thê 

thảm,  ông  quá  xúc  động,  gặp  ai  cũng  thương  khóc  bảo:  "Đại  loạn  sắp  đến 

nơi rồi, dân chúng sẽ bị tàn lục khổ sở đáng thương xót, biết làm sao?" Lúc 

đó mọi người nghe ông nói thế, ai cũng cho là điên. Cư sĩ Dương Nhân Sơn 

bấy giờ ở kinh sư thường gần gũi ông, nên biết rõ việc ấy. Kế đó giặc xảy ra 

thật.  Đến  khi  loạn  bình  rồi,  Dương  Nhân  Sơn  cư  sĩ  gặp  Ngụy  Tịch  Phủ  ở 

Dương Châu  mấy  lần, thấy ông  vẫn còn khóc  lóc. Sau Nhân Sơn  gặp cư sĩ 

Đinh  Phước Bảo, trần thuật  lại sự  việc  và nói:  "Đó  là cảnh bi  ma ám  nhập. 

Phàm  người  tu  đến  lúc  đắc  lực,  Thiên  Nhãn  Thông  ngẫu  nhiên  phát  hiện, 

nên soi  về tự tánh, đừng  để cho sắc trần  làm  lay chuyển. Nên biết các thần 

thông ta vẫn sẵn có, không nên quá mừng rỡ kinh ngạc cho là sự lạ kỳ." 

* Trong Trúc Song Tùy Bút Lục, Liên Trì đại sư có thuật lại câu chuyện: 

- Một  thiền  sư cất  am  tu  gần  khe  suối.  Đêm  nọ  đang  lúc  tĩnh  tọa,  sư  nghe 

thấy hai con quỉ ngồi bên bờ suối nói với nhau rằng: "Ngày mai vào lúc xế 

chiều, có người đội mão sắt đi qua cầu suối này, tôi sẽ dìm cho chết đắm để 

thay thế." Con quỉ kia bảo: "Mừng  giùm anh sẽ được thoát  ly, tôi còn phải 

chịu  lạnh  lẽo chờ đến  hai  năm sau  mới có người thế  mạng."  Thiền sư  nghe 

xong  lưu  ý.  Trưa  hôm  sau,  một  trận  mưa  to  đổ  xuống,  nước  dâng  ngập  cả 

suối  cầu.  Xế  lại  mưa  còn  lâm  râm,  quả  nhiên  có  người  đầu  đội  cái  chảo 

gang, lần dò muốn vượt qua cầu suối về nhà. Sư liền đón lại thuật rõ sự việc 

nghe  thấy. Người  này cả kinh  quay trở  lại. Tối  hôm đó, thiền  giả  nghe con 

quỉ nói: "Sắp được thoát ly mà bị ông thầy tu này phá hoại, đêm nay tôi phải 

báo thù mới được!" Sư nghe xong, liền nhiếp tâm nhập chánh định, thấy quỉ 

ra vào và đi xung quanh am mấy lượt như có ý tìm kiếm. Do sức chánh định, 

quỉ tìm mãi không thấy được thiền sư, sau cùng chán nản bỏ đi. 

Trên đây là hai câu chuyện "bi ma" và "khước ma". Xin ghi lại cho chư liên 

hữu thêm phần ý thức trên đường tu niệm. 

---o0o--- 

Tiết 52 - Các Loại Ma 

Ba tiết Nội cảnh giới, Ngoại cảnh giới, Biện ma cảnh vừa viết xong, có một 

liên  hữu  đến  thăm  thấy  bút  giả  đang  duyệt  xem  lại,  liền  xin  đọc  cho  nghe. 

Sau khi nghe qua, vị này yêu cầu nói rõ thêm về các loại ma để những bạn 

đồng tu  biết  mà phòng  ngừa.  Thật  ra, trong  ba tiết  trên đã  nói khái quát  về 

các cảnh giới, trong ấy có ma cảnh; nếu hành giả nắm được cương yếu, tự có 

thể giữ vững tâm và đối trị với mọi cảnh duyên phá hoại. Nhưng thể theo lời 

yêu cầu đó, nhân tiện cũng xin trình bày tổng quát về các loại ma như sau: 

"Ma"  tiếng  Phạn  gọi  Ma  La,  Trung  Hoa  dịch  là  Sát,  bởi  nó  hay  cướp  của 

công đức, giết hại mạng sống trí huệ của người tu. "Ma" cũng chỉ cho những 

duyên phá hoại làm hành giả thối đạo tâm, cuồng loạn mất chánh niệm, hoặc 

sanh tà kiến làm điều ác rồi kết cuộc bị sa đọa. Những việc phát sanh công 

đức trí huệ, đưa loài hữu tình đến Niết Bàn, gọi là Phật sự. Các điều phá hoại 

căn lành, khiến cho chúng sanh chịu khổ đọa trong vòng sống chết luân hồi, 

là Ma sự. Người tu càng lâu, đạo càng cao, mới thấy rõ việc ma càng hung 

hiểm cường thạnh. Ma tuy nhiều, nhưng kết yếu chỉ có ba loại là: Phiền Não 

Ma, Ngoại Ma và Thiên Ma. 

* Phiền Não Ma chỉ cho các phiền não tham nhiễm, hờn giận, si, mê, khinh 

mạn, nghi ngờ, ác kiến; cho đến các thứ ma: năm ấm, sáu nhập, mười hai xứ, 

mười tám giới. Loại ma này cũng gọi là Nội ma, do lòng mê muội điên đảo 

sanh ra, nên phải dùng tâm chân chánh sáng suốt giác ngộ mà giải trừ. Phàm 

phu tự mình đã có những nghiệp riêng, lại do công nghiệp sống chung trong 

khung  cảnh,  mà  người  xung  quanh  phần  nhiều  tánh  tình  hiểm  ác,  nghiệp 

chướng lẫy lừng, nên dễ động sanh phiền não. Có kẻ không chịu đựng nổi sự 

lôi cuốn của ngũ trần, nên bị sa ngã. Có người vì nghịch cảnh, khiến cho bi 

thương sầu não, chí tiến thủ tiêu tan. Những sự việc này xui khiến người tu 

nhẹ thì ưu sầu,  uất  ức sanh đau  bịnh;  nặng thì chán  nản bỏ đạo,  hoặc  phẫn 

chí  tự tận;  nguy  hại  hơn  nữa,  tất  đến  chỗ  đối  với  hàng  xuất  gia  tại  gia  đều 

mất  hết  mỹ  cảm,  tránh  xa  chán  ghét,  sanh  việc  khinh  rẽ  chê  bai,  không  tin 

nhân quả, làm điều ác rồi phải đọa tam đồ. 

Muốn đối trị thứ ma này, hành giả phải quán xét phiền não là hư huyễn, xao 

động,  nóng  bức,  trói  buộc,  tối  tăm,  chỉ  làm  khổ  cho  người  và  mình.  Dứt 

phiền não, ta sẽ trở về chân tâm tự tại giải thoát, mát lặng sáng trong, an vui 

mầu nhiệm. Đối với sự mê chấp từ năm ấm cho đến mười tám giới cũng nên 

quán  như  thế.  Trong  Kinh  Pháp  Hoa,  đức  Phật  bảo:  "Các  ngươi  chớ  nên 

tham đắm sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp thô tệ. Nếu mê đắm tham trước, 

tất bị nó thiêu đốt." Khi xưa đức Văn Thù hỏi một vị thiên nữ: "Ngươi xem 

mười  tám  giới  như  thế  nào?"  Thiên  nữ  đáp:  "Như  thấy  kiếp  lửa  đốt  thế 

gian!" Đây là những lời cảnh giác để phá trừ loại ma phiền não. 

Phiền  não  ma  hay Nội  ma, nếu không chế phục được, tất sẽ chiêu cảm đến 

Ngoại ma ở ngoài đến phá. Lời xưa nói: "Trong cửa có tiểu nhơn, ngoài cửa 

tiểu nhơn đến. Trong cửa có quân tử, ngoài cửa quân tử đến." Lại như khi ăn 

trộm đào ngách muốn vào nhà, gia chủ hay được tỏ ra bình tỉnh răn trách, tất 

nó phải sợ hãi bỏ đi. Nếu chủ nhà kinh sợ rối rít năn nỉ, đó chính là thái độ 

khuyên rước trộm vào nhà vậy. 

*  Ngoại  Ma  là  những  loài  quỉ  thần  yêu  mị  bên  ngoài.  Người  tu  khi  có  đôi 

chút  công  phu,  liền  bị  nó  đến  thử  thách  phá  khuấy.  Loài  này  có  thể  chia 

thành ba hạng là: Bố Ma, Ái Ma và Não Ma. 

1. Bố Ma là loài ma ưa khủng bố làm cho người kinh sợ. Thứ ma này thường 

hóa  hình cọp, sói, rắn, rít, hoặc các loài thú  hung dữ kỳ  lạ, hay  hình ác quỉ 

ghê  rợn  để  dọa  nhát  người  tu.  Những  hình  tướng  này  biến  huyễn  vô  cùng, 

hoặc không đầu, nhiều đầu, nhiều tay, nhiều mắt; hoặc mình người đầu thú, 

mình  thú  đầu  người,  hoặc  cầm  khí  giới,  hoặc  phung  lửa  đỏ.  Nếu  hành  giả 

kinh hãi, liền bị nó phá làm  mất chánh niệm, lắm khi sanh điên cuồng. Gặp 

cảnh này, nên nghĩ các tướng đều giả dối, ma chỉ có thể hủy diệt huyễn thân 

chớ  không  thể  phá  hoại  được  chân  tâm.  Suy  xét  như  thế  rồi  liền  bình  tĩnh 

không sợ chết, an nhiên chuyên tâm niệm Phật hoặc trì chú, nó sẽ tự rút lui. 

2.  Ái  Ma  là  loài  ma  khích  động  lòng  ái  dục  cho  đến  tâm  tham  nhiễm  cảnh 

ngũ  trần.  Chúng  hóa  hình  nam,  nữ  lõa  lồ  xinh  đẹp;  hoặc  hình  cha  mẹ  anh 

em,  kẻ  thân  mến;  cho  đến  thân  Phật,  Bồ  Tát  tướng  tốt  trang  nghiêm  để 

khuyến dụ. Nếu người thích ăn ngon, chúng hóa sơn hào hải vị hương thơm 

ngào  ngạt  đem  dâng;  người  ưa  bảo  vật,  chúng  hiện  hình  thú  lạ  ngậm  châu 

ngọc đến hiến tặng. Tùy tâm niệm hành giả ưa thích điều chi, nó liền hiện ra 

thứ ấy. Chúng có thể dùng ma lực khiến cho người tu được tà định, tà trí, tài 

biện thuyết, phép thần thông biết quá khứ, vị lai. Những kẻ không hiểu cho 

là  đã  chứng  đạo  quả,  thảy  đều  tin  phục;  song  kỳ  thật  người  kia  trong  tâm 

điên đảo, chuyên làm phép quỉ mê hoặc thế gian. 

Có  một  nhà  sư  Việt  Nam  tu  tại  chùa  Bàng  Long  bên  Lào,  trong  khi  thiền 

định thấy một nhóm mỹ nữ lõa lồ, nắm tay nhau nhảy múa. Sư trấn định tâm 

không nổi, liền thành khẩn niệm Phật, tướng ấy mới tan. 

Khi  xưa,  ở  chùa  núi  Chung  Nam  tại  Trung  Hoa,  có  một  vị  sư  đang  tham 

thiền, nhân khi trời lạnh bụng đói, động niệm tưởng ăn; bỗng thấy một thiếu 

phụ bưng thức ăn đến cúng dường. Thiếu phụ quì sớt đồ ăn vào bát, thỉnh sư 

nên  dùng  liền  kẻo  nguội  lạnh,  mất  ngon.  Sư  vì  đói  muốn  thọ  dụng  ngay, 

nhưng nghĩ chưa đến giờ thọ trai, nên nhẫn nại bảo hãy tạm để một bên, chờ 

đúng  giờ rồi sẽ ăn. Thiếu phụ  nghe nói, có vẻ  hờn  giận bỏ đi. Giây  lâu sau 

đúng ngọ, sư giở bát ra thấy trong ấy toàn là dòi bò lúc nhúc. Chừng ấy ông 

mới  tỉnh  ngộ,  biết  vừa  động  sanh  vọng  niệm,  liền  rước  lấy  cảnh  ma;  may 

nhờ có chút định lực mới khỏi ăn đồ dơ và phạm giới sát. 

Lại  một  vị sư cũng  tu thiền  trong  non, thấy  mình  lẻ  loi cô quạnh,  nên sanh 

vọng tưởng muốn được một ít người cùng ở cho vui. Vừa đâu có bà lão dẫn 

hai cô  gái trẻ đẹp, bảo  nhà ở dưới  làng chân  núi, tìm  đến am  tranh cầu  xin 

dạy  đạo.  Vị  tăng  ban  sơ  không  nghi  ngờ,  liền  thuyết  pháp  khai  thị.  Tới  lui 

như thế lâu ngày, một hôm bà lão thưa bạch xin cho hai cô gái làm thị giả lo 

việc giặc giũ cơm nước để sư đỡ nhọc. Sư nghe nói thoáng sanh lòng ngờ lạ, 

liền nghiêm trách từ chối. Ba người đó có vẻ hờn thẹn bỏ đi. Sư lén theo dõi 

qua  một  khúc  quanh  bỗng  chợt  mất  bóng,  đến  xem  thì  đã  cùn  đường,  lại 

không  có  nhà  cửa  chi  cả,  chỉ  thấy  ba  gốc  cổ  thụ,  một  to  hai  nhỏ.  Ông  suy 

nghĩ biết đây là yêu tinh cổ thụ làm quái; muốn đem búa chặt đốn hoặc nổi 

lửa thiêu đốt để dứt trừ hậu hoạn. Vừa nghĩ đến đó bỗng thấy ba người hiện 

ra cầu sám hối và xin tha mạng. 

Thế nên biết, tâm yên cảnh lặng, vọng khởi ma sanh, người tu phải ghi nhớ 

điều này. 

3. Não Ma là loại ma chuyên phá rối, làm não loạn người tu. Có giống tinh 

mị mỗi  loài đến theo  giờ của  nó, đại khái  mỗi  giờ có ba  loài,  mười  hai  giờ 

thành ba mươi sáu loại tinh thú. Như giờ Dần đến, tất là loài cọp, beo, gấu; 

giờ  Mẽo  đến  là  loài  mèo,  thỏ,  cáo;  giờ  Thìn  đến  là  loài  rồng,  cá,  thuồng 

luồng... Theo trong Tọa Thiền Chỉ Quán có thứ quỉ Du Lạp Kiết Chi, Trung 

Hoa gọi là Đôi Dịch, đầu mặt như cây đàn tỳ bà, bốn mắt, hai miệng, thường 

ưa khuấy động phá rối người tu. Chúng chờ khi người đang tụng niệm, hóa 

ra  loài sâu trùng,  hoặc bò  lên khắp đầu  mặt;  hoặc chun  vào  miệng,  lỗ  mũi, 

mắt,  lỗ  tai;  hoặc  chui  vào  nách,  bụng  của  hành  giả  mà  cắn,  chích.  Đôi  khi 

chúng  kêu  vang  vào  lỗ  tai,  làm  thành  tiếng  ồn  náo,  nhức  óc;  hoặc  chợt  ôm 

giữ  người,  quơ  tìm  thì  không  đụng  thấy.  Chúng  còn  hóa  ra  cảnh  ngũ  trần 

hoặc thuận, hoặc nghịch, hoặc không thuận nghịch, biến huyễn khôn lường, 

làm cho hành giả loạn động chẳng biết đâu mà nhận thức, dễ mất định tâm. 

Muốn  đối  trị  với  ba  mươi  sáu  loài  tinh  thú,  cứ  theo  giờ  kêu  tên  của  nó  mà 

quở trách;  với  ma Đôi Dịch,  nên tụng tam quy  ngũ  giới  hoặc  giới  bổn, bởi 

chúng  là  thứ quỉ  phạm  tội  phá  giới.  Làm  như thế  chúng  liền  ẩn  mất.  Hoặc 

cách  đối  trị  tổng  quát  là  nên  nhiếp  tâm  vào  chánh  định,  hay  chuyên  chí  trì 

chú niệm Phật, chúng sẽ biến tan. 

Gặp cảnh ma chướng quá nhiều, người xưa còn có phương pháp là sắm hai 

mặt  gương  soi,  rồi  nhập  thất  bốn  mươi  chín  ngày,  chuyên  tụng  chú  Đại  Bi 

hoặc chú Chuẩn Đề gia trì vào trong gương. Xong, treo hai tấm gương trên 

cao  chiếu  nghiêng  xuống  nơi  chỗ  thường  ngồi  trì  niệm,  một  để  trước  mặt, 

một ở sau lưng. Nếu loài ma đến liền bị thâu bắt hiện hình vào gương, chừng 

ấy  hành  giả  muốn  đuổi  đi  hay  hành  phạt  gì  tùy  ý.  Gương  phép  này  lâu  lâu 

phải  dùng  vải  sạch  lau  chùi  và  gia  trì  thần  chú  một  lần.  Làm  như  thế  nó 

chẳng  những  nhắc  nhở  cho  sự  trong  sáng  của  tâm  linh,  mà  còn  tăng  thêm 

phần  ứng  nghiệm.  Đây  là  cách  dùng  gương  để  đối  trị  nội  ma  và  ngoại  ma 

theo kinh nghiệm của tiền nhơn. 

Để nói rộng thêm, Ngoại ma còn là những ma về bàng môn ngoại đạo. Theo 

chỗ  nhận  thấy  của  bút  giả  cùng  nhiều  đồng  bạn,  những  vị  kiếp  trước  hoặc 

kiếp này đã tu theo ngoại đạo, sau trở lại quy đầu Phật pháp; hoặc những vị 

tuy  chỉ  nương  về  Tam  Bảo,  nhưng  xưa  kia  ông  bà  cha  mẹ  đều  theo  bàng 

môn, thường hay bị ngoại ma phá rối. Bởi lối tu của ngoại đạo đều không rời 

phiền  não  hữu  lậu, còn trong  vòng tự cao chấp  ngã, tham  đắm quyền danh, 

nên  hàng  ngoại đạo  hay  quy tụ bè phái, không  muốn cho  người có  ít  nhiều 

liên  hệ  với phe  mình tu theo đạo khác. Bút giả có  người  bạn  xuất  gia, tánh 

nhu hòa hiền hậu, nhưng khi tu hành bị ngoại ma theo phá mãi. Tiếc vì ông 

bạn  này còn  vương  hạt  giống  ngoại đạo không chí tâm  dùng  Phật pháp đối 

trị với tà pháp. Trong lúc cùng quẩn vì ma phá, thầy đi nhiều nơi tìm sự cứu 

độ với các người tu theo ngoại phái. Kết cuộc thầy lạc hẳn về ngoại đạo, bề 

ngoài là hình thức tăng già, nhưng bên trong lại chuyên tu về luyện điển, bác 

phá sự lễ Phật tụng kinh, cho là chấp tướng. 

Lại  có  một  nữ  Phật  tử,  tánh  tình  rất  tốt,  song  thường  lâm  cảnh  ngoại  ma 

quấy nhiễu. Một độ nọ, trong lúc đang tu, cô bị ma ngoại đạo vây khổn, và 

nghe tiếng nói: "Ông cha mi đều là người tu theo phái Ngũ Hành của chúng 

ta,  sao  mi  không  trở  về  gốc  cũ,  lại  đi  theo  đạo  Phật?"  Cô  kinh  hãi  chí  tâm 

niệm Phật, mỗi câu niệm Phật thấy có một làn ánh sáng phát ra che phủ thân 

mình,  bọn  ma  không  làm  chi  được.  Chúng  tức  giận  bảo:  "Mi  đừng  cậy  có 

phép  Phật  mà  tự đắc  tự  kiêu,  sẽ  có  người  trưởng  thượng  của  chúng  ta  đến 

đây cho mi biết thủ đoạn!" Nói xong, chúng liền rút lui. Khi ấy cô bỗng nghe 

tiếng  một  vị  thiện  thần  bảo:  "Bọn  chúng  ganh  hờn  vì  cô  quy  y  Tam  Bảo, 

không theo đạo ông cha mà thờ cúng chúng nó. Ngay bây giờ cả hai tay cô 

nên kiết ấn Kim Cang quyền, bấm ngón tay cái vào lóng gốc ngón áp út và 

nắm chặt lại. Cứ giữ y như thế rồi thành tâm trì chú hoặc niệm Phật mãi, vì 

giây lát sẽ có người lớn của bọn chúng đến đây, dùng phép ngũ lôi đánh và 

bắt hồn cô. Vây cánh chúng rất đông, tôi  chỉ  giúp đỡ phần  nào thôi, bởi cô 

thế không làm sao xua đuổi bọn nó nổi. Sức của cô cũng chỉ có hạn, sợ e lâu 

ngày  chẳng  kham  chống  trả,  tốt  hơn  nên  vào  chùa  tu  mới  tránh  khỏi  nạn." 

Cô  liền  y  theo  lời dặn,  nắm  tay  lại kiết ấn và trì chú Đại  Bi. Giây  lát bỗng 

nghe tiếng ồn ào đông đảo, rồi có một làn chớp từ trên đánh xuống nặng nề 

như búa bổ, nóng rát rêm nhứt cả đầu. Cô liền buông bỏ tất cả ý niệm, liều 

mạng  chí  tâm  trì  chú,  không  còn  biết  cảnh  giới  bên  ngoài  ra  sao,  giây  lâu 

nghe  xung  quanh  lặng  lẽ,  thân  tâm  trở  lại  trong  trạng  thái  yên  ổn  bình 

thường. 

Sau đó, cô nương vào chùa, nhưng vì còn bà thân già hay đau yếu không ai 

săn  sóc,  nên  bắt  buộc  phải  về  nhà  lo  phần  sanh  kế  để  phụng  dưỡng.  Một 

khoảng thời gian cách xa không gặp lại, bút giả nghe tin cô hay nói chuyện 

hư huyền, và xướng ra làm bịnh, biết cô chống không nỗi nên đã bị ma ám 

nhập,  chỉ  riêng  thầm  thương  xót  thở  than!  Cho  nên  những  vị  trước  kia  có 

liên  hệ  với  ngoại  phái  sau  trở  về  tu  Phật,  nên  nhìn  gương  trên  mà  lưu  tâm 

cẩn thận. 

* Thiên Ma là loại ma ở cõi Tha Hóa Tự Tại, thuộc tầng thứ sáu của trời Lục 

Dục.  Loại  ma  này có phước  báo,  hưởng sự  vui  mầu  nhiệm cao tột của  ngũ 

trần, cho đó là cảnh khoái lạc tuyệt đối, nắm quyền hạn về dục nhiễm, không 

muốn  ai  thoát  khỏi  phạm  vi  ấy.  Khi  hành  giả  đạt  đến  mức  tu  khá  cao,  tâm 

quang phát  lộ, ánh sáng chiếu thấu  lên cõi trời  Tha  Hóa  làm cho cung  điện 

ma rung động, chúng liền phát giác và vì sợ e cho có người giải thoát, quyến 

thuộc  mình  sẽ  bị  giảm  bớt  đi,  nên  tìm  cách  phá  hoại.  Chúng  hiện  ra  nhiều 

cảnh, hoặc hăm dọa,  hoặc khuyến dụ, hoặc giúp cho sức tà định tà trí cùng 

thần thông cốt để gạt gẩm; lại thay phiên nhau rình rập không giây phút nào 

xa  rời  để  chờ  cơ  hội  thuận  tiện.  Nếu  hành  giả  có  một  niệm  sơ  hở,  liền  bị 

chúng ám  nhập, xúi  giục  làm  những điều trái đạo đức, đời tu kể  như đã hư 

tàn. Trong Luận Khởi Tín, Mã Minh Đại Sĩ từng khuyên dạy: 

"Trong  khi  hành  giả  tịnh  tu,  thường  bị  các  thiên  ma,  ngoại  đạo,  hoặc  quỉ 

thần  làm  não  loạn.  Chúng  hiện  các  hình  tướng  ghê  rợn  để  khủng  bố,  hoặc 

tướng nam nữ xinh đẹp mong quyến rũ. Có khi chúng hiện thân Phật, Bồ Tát 

hay chư Thiên đủ các tướng tốt trang nghiêm; hoặc nói các môn Đà Ra Ni; 

hoặc  nói  pháp  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  trí  huệ;  hoặc 

nói các pháp bình đẳng, không, vô tướng, vô nguyện, khen ngợi cảnh không 

oán  không  thân,  không  nhân  không  quả,  cứu  cánh  rỗng  không  vắng  lặng, 

bảo đó là chân Niết Bàn... Hoặc chúng làm cho hành giả biết đời trước của 

mình, suốt việc quá khứ vị lai (túc mạng thông), thấu rõ tâm niệm mọi người 

(tha tâm thông), cho đến được biện tài vô ngại. Chúng khiến người tu tham 

luyến  danh  lợi  thế  gian,  tánh  tình  thất  thường,  hay  giận,  hay  cười,  ưa  ngủ, 

nhiều  bịnh,  dễ  xót  thương  xúc  cảm,  có  khi  rất  tinh  tấn,  lắm  lúc  lại  trễ  nãi 

biếng lười. Hoặc chúng xui hành giả sanh tâm nghi ngờ không tin, nhiều lo 

nghĩ, bỏ pháp tu căn bản trở lại tu các tạp hạnh, đắm nhiễm những việc triền 

phược ở thế gian. Hoặc chúng làm cho hành giả được  một ít phần tương tợ 

như Tam Muội, có thể ở trong định từ một ngày cho đến bảy ngày, thân tâm 

an vui không biết đói khát; song đó là do sức tà chứng của ngoại đạo gia bị, 

không  phải  thật  Tam  Muội.  Hoặc  lại  khiến  cho  hành  giả  ăn  uống  không 

chừng độ, khi  nhiều khi  ít, sắc  mặt biến đổi  luôn. Khi  gặp những cảnh  như 

trên,  người  tu  phải  dùng  trí  huệ  quán  sát,  gắng  giữ  chánh  niệm,  đừng  sanh 

tâm chấp trước mà lạc vào lưới tà. Phải kiên trì như thế mới xa lìa được ma 

chướng." 

* Kết lại, nếu nói ước lược hơn, chỉ có Nội ma và Ngoại ma; Thiên ma cũng 

nhiếp  thuộc  về  loài  Ngoại  ma.  Nhưng  sở  dĩ  lập  Thiên  ma  thành  một  loại 

riêng, là vì muốn cho hành giả lưu ý đến sự phá hoại nguy hiểm tinh vi của 

nó.  Ngoài  Phiền  não  ma,  Ngoại  ma,  Thiên  ma  như  trên,  trong  kinh  còn  có 

nói Bịnh ma và Tử ma. Bởi cơn đau bịnh thường làm cho hành giả tiêu giảm 

công phu, lại tu chưa đến đâu rồi chết có thể khiến người thối thất đạo quả, 

nên  mới  gọi  là  "ma".  Nhưng  Bịnh  ma  và  Tử  ma,  đại  ý  chỉ  cho  sự  chướng 

ngại  của  bịnh  và  chết  thuộc  thân  tứ  đại  trên  đường  tu,  không  có  tính  cách 

phá hoại khuấy rối để giết hại đạo tâm theo nghĩa "ma" chân thật. Vì thế nên 

đây lược qua không đề cập đến. 

Sức tu của người thời nay, phần nhiều bị Phiền não  ma hoặc Ngoại  ma phá 

hoại, chưa đủ để cho Thiên ma phải ra tay. Loại ma này chỉ đến với những vị 

tu cao. Nếu Thiên ma quyết phá, những vị sức tu tầm thường khó có hy vọng 

thoát khỏi.  Trong  Kinh  Lăng Nghiêm,  vì thương đường  tu  nhiều  hiểm  nạn, 

đức Phật khuyên các hành giả tham thiền nên kiêm trì mật chú, để được nhờ 

thần lực gia hộ, thoát khỏi nạn ma thành tựu chánh định. „n Quang đại sư đã 

bảo:  "Mới  xem  qua,  dường  như  Kinh  Lăng  Nghiêm  khác  quan  điểm  với 

Tịnh Độ, nhưng xét nghĩ sâu mới thấy kinh này trong vô hình đã khen ngợi 

tuyên dương Tịnh Độ. Tại sao thế? Bởi bậc đã chứng đệ tam thánh quả A Na 

Hàm,  còn  có  thể  bị  ma  cảnh  làm  cho  thối  đọa;  thì  sự  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Độ càng nổi bật thêm tánh cách trọng yếu, trong ánh sáng nhiếp hộ của 

đức A Di Đà không còn nạn ma." 

Cho nên xét luận trên đường hành đạo, khi chưa được sanh về Cực Lạc, thì 

tu  Tịnh  Độ  cũng  có  thể  bị  ma  chướng.  Song  phần  nhiều  đó  là  do  hành  giả 

không  hiểu  giáo  lý,  chẳng  khéo  trị  tâm,  để  Nội  ma  phát  khởi  khiến  chiêu 

cảm  Ngoại  ma  đến  phá  hoại.  Nếu  giữ  được  tâm  bình  tỉnh,  thì  với  oai  lực 

công  đức  của  câu  hồng  danh,  ngoại  ma  không  làm  chi  được,  và  phiền  não 

cũng lần lần tiêu trừ. Vì thế người tu Tịnh Độ, ma cảnh nếu có cũng là phần 

ít. Trái lại, người tu thiền ma cảnh hiện nhiều, bởi chỉ nương vào tự lực. Bậc 

Thiền  Sĩ  phải  đủ  năm  điều  kiện  sau  đây,  mới  mong  đường  tu  được  thành 

tựu: Một,  là  giới  hạnh tinh  nghiêm;  hai, căn tánh  lẹ  làng suốt sáng; thứ ba, 

phải  hiểu rõ đạo  lý, khéo phân biệt tướng  chánh, tà, chân,  vọng; bốn,  ý chí 

mạnh  mẽ  vững  bền,  và  năm,  là  phải  nương  bậc  thiện  tri  thức  thông  kinh 

điển, đã có kinh nghiệm tu thiền nhiều năm, để nhờ sự hướng dẫn. Nếu thiếu 

năm điều  kiện đó tất dễ bị  ma  nạn. Tiên đức đã bảo: "Khô  mộc đường tiền 

thác lộ đa!" Câu này ý nói: trong cơ thiền có rất nhiều duyên lạc lối. Vì thế 

tu  thiền  muốn  được  thành  tựu,  phải  là  bậc  lợi  trí  thượng  căn.  Bậc  tôn  túc 

tông Thiền khi  xưa, lúc truyền pháp cũng  căn dặn: "Phi bậc thượng thượng 

căn. Đừng dễ dàng hứa nhận." (Phi thượng thượng căn. Thận vật khinh hứa). 

Lời nói này đủ chứng minh cho điều nhận xét trên. 

Trong  Luận  Khởi  Tín,  sau  khi  kết  hợp  tổng  quát  về  tinh  yếu  của  pháp  Đại 

Thừa, và trình bày xong đường lối tu tập, Mã Minh Bồ Tát lại bảo: "Cõi Ta 

Bà phiền não cang cường, chánh tín khó vững, không thường được gặp Phật 

nghe  pháp,  đường  tu  nhiều  hiểm  nạn  chướng  duyên.  Nên  biết  Như  Lai  có 

phương  tiện  thù  thắng,  dạy  cầu  sanh  về  cõi  Tịnh  Độ  ở  tha  phương.  Như 

trong khế kinh nói: nếu chuyên tâm niệm Phật A Di Đà đem công đức tu hồi 

hướng cầu sanh  Tây Phương, thì sẽ được về thế  giới Cực  Lạc, thường thấy 

Phật nghe pháp, không còn thối chuyển. Nếu hành giả y theo đường lối này 

tu tập, quyết định sẽ được vào chánh định tụ." 

Như trên, ta thấy chuyên tâm niệm Phật là phương tiện mầu nhiệm để thoát 

khỏi nạn ma, mau thành tựu chánh định. 

-ooOoo- 

Chương VIII: Đệ Bát Yếu - Niệm Phật Phải Bền Lâu Không Gián Đoạn 

Khải Đề: 

Nắng lại mưa qua 

Chìm nổi vui buồn 

Phù thế thương lưu lạc! 

Nhớ thuở còn thơ 

Cổ thụ bên nhà 

Cùng trẻ nô đùa hát. 

Rồi hỏi Hoàng Mai 

Tìm lối Liên Hoa 

Tóc xanh vừa điểm bạc. 

Một nén tâm hương 

Một chí Tây Phương 

Chờ lắng bên trời nghe tiếng nhạc! 

Thân người dễ mất 

Pháp Phật khó nghe 

Tinh tấn khuyên lên đường giải thoát. 

Niệm không phải khó 

Khó tại bền lâu 

Khẩn nguyện cùng sanh về Cực Lạc. 

Bền lâu không khó 

Khó ở nhứt tâm 

Sẽ thấy hoa sen lầu các! 

---o0o--- 

Mục A. Yếu Điểm Của Môn Tịnh Độ 

Tiết 53 - Phải Nhớ Chí Nguyện Để Tinh Tấn 

Niệm  Phật  muốn  giữ  cho  được  tinh  tấn  bền  lâu,  phải  có  lập  trường  vững 

chắc.  Lập  trường  đó  là:  nhớ  đến  mục  đích  tu  hành  của  mình.  Ví  như  hàng 

nông phu, vì mục đích có được lúa hay hoa mầu nhiều để nuôi sống gia đình, 

nên chịu cực nhọc dãi nắng dầm mưa, cày sâu cuốc bẩm. Hàng sĩ tử vì mục 

đích thi đỗ cao, để mẹ cha đẹp mặt, vinh hiển với đời, phải thức khuya dậy 

sớm  siêng  năng  học  hành,  dù  mỏi  mệt  cũng  không  nản  chí.  Người  tu  cũng 

thế, công hạnh ngày nay là để đi đến  mục đích giải thoát tự độ độ tha ngày 

sau. Triệt Ngộ đại sư, một bậc thạc đức suốt thông cả giáo lẫn tông, đã đưa 

ra  mười sáu chữ, có thể  gọi  là cương  yếu  của  môn  Tịnh  Độ. Mười sáu chữ 

ấy như sau: "Vì sự sanh tử, phát lòng bồ đề, lấy tín nguyện sâu, trì danh hiệu 

Phật." Chúng ta ở trong nẻo luân hồi bị nhiều nỗi khổ, nên phải kíp cầu thoát 

vòng  sanh  tử.  Vấn  đề  khẩn  yếu  này,  trước  đã  có  nói  lược  qua.  Nhưng  giải 

thoát riêng cho mình cũng hãy còn thấp hẹp; cần phải phát tâm cầu đạo Vô 

thượng  Bồ Đề, để độ  mình  và chúng sanh đến  nơi  giải thoát cứu cánh. Khi 

xưa đức Thích Ca nói pháp bốn mươi chín năm, đàm kinh hơn ba trăm hội, 

cũng  không  ngoài  tiêu  điểm  này.  Đã  vì  sự  sanh  tử  phát  lòng  Bồ  Đề  rồi, 

đường  lối  dễ  dàng  không  hiểm  nạn  để  đưa  chúng  ta  mau  đến  mục  tiêu  ấy, 

không chi hơn "lấy tín nguyện sâu, trì danh hiệu Phật." 

Kẻ chưa biết đạo lý cũng đành thôi. Người đã biết đạo lý này, mà không cố 

gắng dụng công tu hành, há chẳng phụ ân lớn của Phật, và để uổng mai một 

tánh linh của mình lắm ư! Cho nên chúng ta phải gia công tinh tấn niệm Phật 

bền lâu, chớ dần dà gián đoạn. Cổ nhơn đã bảo: 

Thân này chẳng tính đời nay độ. 

Còn đợi khi nào mới độ thân? 

Nếu hẹn kiếp sau sẽ tu, có khác chi người mê nói chuyện mộng? Về phương 

diện thế gian, như kẻ vì cầu sắc dục, phải chịu lội trong sương gió lạnh, băng 

đồng lướt bụi không kể hiểm nguy, để tìm đến chỗ hẹn hò. Lại như kẻ đánh 

cờ  đánh  bạc,  vì  say  mê  cầu  thắng,  mà  bỏ  cả  ăn  ngủ,  quên  cả  nóng  bức  rét 

lạnh,  có  khi  dám  ngồi  luôn  đôi  ba  ngày  đêm.  Hạng  tầm  thường  vì  chút  thị 

dục  nhỏ  mà  còn  như  thế;  người  tu  vì  mục  đích  cao  cả,  há  lại  không  bằng 

những kẻ ấy hay sao? Cho nên khi tu hành mà còn biếng trễ gián đoạn, còn 

ngại khó mỏi gian lao, còn tham vui mê ngủ, là bởi chúng ta chưa giữ vững 

lập trường, tâm độ mình và người chưa chí thiết. 

Năm  tháng  qua  mau,  vô  thường  không  hẹn,  thân  người  dễ  mất,  pháp  Phật 

khó  nghe;  hành  giả phải  nhớ điểm  này, đem  hai chữ "khổ"  và  "chết" dán ở 

đôi mày để thường tự sách tấn. 

---o0o--- 

Tiết 54 - Pháp Môn Thoát Sanh Tử Trong Một Đời 

Khắp  mười  phương  thế  giới,  đại  khái  chỉ  có  hai  phân  vức:  Tịnh  Độ  và  Uế 

Độ. Tịnh Độ là các cõi trong sạch trang nghiêm của Phật, một khi sanh về tất 

dứt hẳng phân đoạn sanh tử, sẽ lần chứng lên quả thánh. Uế Độ, là các cõi từ 

cảnh  giới đến thân  tâm của chúng sanh đều ô trược,  loài  hữu  tình ở đó còn 

phải lên xuống trong sáu nẻo, chịu nỗi khổ luân hồi. 

Loài  người ở cảnh  Ta Bà Uế Độ  này,  nếu  chỉ tu  ngũ  giới thập thiện  và các 

điều  lành  khác  mà  không  niệm  Phật,  thì  cùng  Phật  vô  duyên.  Vì  không 

duyên với Phật, chủng tử vô lậu trong thức thứ tám thiếu cơ năng dẫn phát, 

nên  dù  có  tu  các  nghiệp  lành,  nhiều  lắm  cũng  chỉ  sanh  lên  cõi  trời,  không 

được về Tịnh Độ. Thọ số ở các cõi trời tuy lâu, nhưng vẫn có hạn lượng, khi 

phước báo hết là dứt một đoạn sống chết, rồi tùy nghiệp thọ sanh nơi khác. 

Nếu như vẫn còn nghiệp lành thuộc thượng phẩm thập thiện, lại tùy sanh ở 

các cõi trời thấp hoặc cao. Nghiệp trung phẩm thập thiện, sanh về cõi người. 

Nghiệp hạ phẩm thập thiện, sanh ở cõi A Tu La. Nếu là nghiệp dữ thuộc hạ 

phẩm thập ác, thì sa xuống loài bàng sanh. Nghiệp trung phẩm thập ác, sanh 

ở loài ngạ quỉ. Nghiệp thượng phẩm thập ác, đọa vào địa ngục. 

Chúng  sanh  do  ngã  chấp  làm  gốc,  từ  nơi  đó  khởi  tạo  các  nghiệp  lành  dữ 

thuộc sáu đường, nên tùy theo sự thành thục của mỗi loại chủng tử, phải chịu 

lên  xuống  luân  hồi.  Trong  kiếp  luân  hồi,  nghiệp  nhiễm  dễ  tạo,  duyên  lành 

khó  tu,  nên  thời  gian  đọa  xuống  ác  đạo  rất  lâu  dài,  sanh  lên  thiên  đạo  rất 

ngắn ít. Đức Phật đã than: "Chúng sanh thường lấy ba ác đạo làm quê nhà!" 

Vì thế chúng ta có thể đoán định: "Tất cả loài hữu tình, nếu không về Tịnh 

Độ của chư Phật, tất phải ở Uế Độ. Đã ở Uế Độ, với hoàn cảnh xấu ác nhiều 

chướng  duyên,  với  căn  cơ  người  thời  mạt  tất  sớm  muộn  cũng  phải  đọa  ác 

đạo. Và, muốn sanh về Tịnh Độ của Phật, tất phải niệm Phật." 

* Có kẻ gạn hỏi: "Đường lối giải thoát có nhiều môn, hà tất phải niệm Phật?" 

Điểm  này  nếu  suy  nghiệm  sẽ  tự  hiểu,  tuy  nhiên  cũng  xin  phúc  đáp  cho  rõ 

hơn: 

- Khi xưa đức Như Lai tuy diệt độ, nhưng chánh pháp còn thạnh, chúng sanh 

nghiệp nhẹ tâm thuần, nên dù tu pháp  môn nào, cũng đều có thể thành tựu. 

Giảm  xuống  đến  thời  tượng  pháp  thì  cách  Phật  đã  xa,  hoàn  cảnh  và  nhơn 

tâm  lần  lần  phức  tạp,  trăm  ngàn  người  tu  hành,  hoặc  may  mới  có  một  hai 

người đắc đạo. Huống nay lại đi sâu vào thời mạt pháp, đạo đức suy vi, bậc 

tu  hành  chân  chánh  còn  có  ít  người,  nói  chi  đến  việc  chứng  quả?  Bởi  thời 

nay chúng sanh chướng nặng tâm tạp, sự sống và lối tổ chức xã hội khó khăn 

phiền toái hơn xưa. Lại thêm chiến tranh, đói rách, thiên tai nhơn họa thường 

thường tiếp diễn, cảnh khiêu dâm bắn giết được cổ xúy, tôn giáo đạo đức bị 

xem là trò ma túy, chuyện lỗi thời. Với nhiều chướng duyên trong và ngoài 

ảnh  hưởng  nhau  như  thế,  nếu  tự  lực  tu  hành  theo  các  pháp  môn  khác,  tất 

nhiên khó bề  thành tựu. Vả  lại  muốn thoát luân  hồi, phải dứt trừ kiến  hoặc 

và tư hoặc. Nhưng theo lời cổ đức: "ngăn được kiến hoặc khó như ngăn chận 

dòng nước mạnh từ bốn mươi dặm xa chảy lại," huống chi là diệt trừ, và kế 

đến dứt cả tư hoặc ư? Cho  nên  trong thời  mạt pháp,  muốn được  giải thoát, 

chỉ duy có Niệm Phật pháp môn. Bởi môn này đã dùng hết tự lực, còn nhờ 

thêm tha lực, dù nghiệp hoặc chưa dứt, cũng nhờ sức Phật tiếp dẫn mà được 

đới  nghiệp  vãng  sanh.  Khi  đã  về  Cực  Lạc,  tất  không  còn  thối  chuyển  vĩnh 

viễn thoát luân hồi. 

Đức  Thế  Tôn  là  bậc  bi  trí  sâu  xa,  về  căn  cơ  thời  mạt  pháp  và  hiệu  lực  của 

môn Tịnh Độ, Ngài có huyền ký trước nơi Kinh Đại Tập và Vô Lượng Thọ, 

như chương thứ nhứt đã nói. Thế thì biết, trong thời mạt pháp, khi hiệu lực 

hiện chứng của các tông đều yếu kém, để kéo dài pháp vận và cứu độ chúng 

sanh, chỉ duy có môn Niệm Phật. Các tông khác như Thiền, Giáo, Luật, Mật 

tuy  còn  lưu  truyền  và  có  nhiều  người  tu,  cũng  chỉ  ở  trong  khả  năng  giáng 

xuống  làm trợ duyên, chớ không thể  riêng rẽ sanh  hiệu  nghiệm  trên đường 

giải thoát. Trong  bức thơ  gởi cho  một vị  tăng, „n Quang đại sư đã  nói:  "— 

sâu  vào  thời  mạt  pháp  này,  nếu  tu  theo  các  môn  khác,  nói  đến  sự  gieo  căn 

lành và làm nhân duyên đắc độ về sau thì có, nói đến sự chứng quả giải thoát 

trong đời hiện tại thì không." 

Do  những  điều  đã  dẫn  giải  trên  đây,  ta  có  thể  kết  luận:  "—  vào  thời  mạt 

pháp, duy Niệm Phật mới là môn thoát sanh tử trong một đời." 

---o0o--- 

Tiết 55 - Niệm Phật Chớ Sợ Cười, Đừng Chờ Hẹn 

Có nhiều  vị  muốn tu  học Phật pháp,  nhưng  lại sợ bị  người chê cười  là  tiêu 

cực,  hủ  bại,  mê  tín.  Do  đó  khi  xem  kinh  thì  lén  lút không  dám  công  nhiên 

cho người thấy; hoặc có ăn chay niệm Phật cũng không dám cho ai hay. Nên 

biết đạo Phật chẳng  những  là  một tôn  giáo, lại là  một  môn triết  học rất cao 

thâm, các học giả uyên bác đông tây đã có nhiều vị nghiên cứu và thật hành. 

Phật đạo  là con đường sáng suốt đưa  người  từ  hung ác đến thiện  lương, từ 

hàng phàm phu  mê  mờ đến địa  vị thánh  nhơn  toàn  giác. Cho  nên  người đã 

có  duyên  may  tu  học  Phật  pháp,  nên  mừng  cho  mình  được  phước  lành,  và 

tùy  nghi đem ra khuyên  nhắc kẻ khác  làm theo, chớ không chi phải e  ngại. 

Những kẻ chê tu Phật là tiêu cực, hủ bại, mê tín, chỉ vì họ chưa hiểu biết mà 

thôi. 

Lại trong giới tu học Phật pháp, có những người vừa mới xem qua các kinh 

điển cao, đã vội tự phụ cho mình là bậc Đại Thừa hành giả, thấy ai ăn chay 

niệm Phật liền xem là hạng căn cơ thấp kém, chỉ bắt chước theo các ông già 

bà  cả  ngu  dốt  tối  tăm,  Nên  biết  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  Đại  Thừa  viên  đốn. 

Nói "Đại Thừa", vì pháp này lấy niệm Phật làm nhân, lấy địa vị Toàn Giác 

làm  quả.  Nói  "viên"  vì  môn  này  nhiếp  tròn  cả  năm  tông  tám  giáo,  như các 

bậc cổ đức đã luận phê. Nói "đốn" vì phương tiện này đưa từ hàng cụ phược 

phàm phu lên ngôi bất thối chuyển, từ bậc sơ học lên quả Vô thượng Bồ Đề, 

rất thẳng tắt mau lẹ. Cho nên pháp môn này sáu phương chư Phật đều khen 

ngợi, các vị Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ đều phát 

nguyện  vãng  sanh.  Xem  thường  và  khinh  chê  niệm  Phật,  chẳng  những  là 

không hiểu sâu về Tịnh Độ, mà còn mang lỗi khinh chê chư Phật và các bậc 

Thánh  giả  đã  nói  trên.  Cho  nên  niệm  Phật  là  chính  mình  đã  thật  hành  theo 

pháp  môn  viên  đốn  Đại  Thừa,  không  nên  ngại  đến  sự  cười  chê  của  người 

chưa hiểu biết. 

* Muốn cầu giải thoát, đối với sự niệm Phật phải xem là điều rất khẩn yếu, 

biết được lúc nào là phải thật hành ngay khi ấy, không nên chờ hẹn. Phật đã 

từng dạy, mạng sống của con người chỉ ngắn ngủi trong hởi thở; vì hơi thở 

có  ra  mà  không  vào,  tức  đã  bước  sang  kiếp  khác.  Thế  thì  năm  tháng  ngày 

giờ,  cho  đến  mỗi  giây  phút,  đều  có  cái  chết  không  chờ  hẹn  ta  ở  trong  đó; 

chẳng ai dám quyết đoán  mạng sống của  mình dài được bao  lâu. Cổ thi có 

câu: 

Ngày trước đầu đường còn ruỗi ngựa. 

Hôm nay trong quách đã nằm yên! 

Hoặc câu: 

Chớ hẹn đến già rồi niệm Phật. 

Đồng hoang mồ trẻ thấy đông người. 

Đây là những điều xác thật. Cho nên muốn phòng ngừa cơn vô thường chợt 

đến,  mỗi  thời  khắc  chúng  ta  phải  gắng  chăm  niệm  Phật.  Như thế,  gặp  giây 

phút cuối cùng mới không bị bối rối tay chân. 

Trên đường tu, để ngăn trách về sự giải đãi, đức Phật đã răn dạy: "Thầy Tỳ 

Khưu  thường  hay  có  tám  cách  biếng  trễ.  Chẳng  hạn,  bữa  nào  đi  khất  thực 

đói, liền nghĩ rằng: "Hôm nay, khất thực đói, trong người tất thiếu sức khỏe, 

để  huởn  tu  một  đêm."  Bữa  nào  khất  thực  no,  liền  nghĩ:  "Hôm  nay  ăn  no, 

trong người nặng nề mệt nhọc, thôi tạm xả tu, mai sẽ tiếp tục." Như thế cho 

đến những khi: sắp làm việc nhiều - lúc làm việc nặng vừa xong - sắp muốn 

đau - khi đau bịnh vừa mạnh - sắp đi xa - lúc đi xa mới về; trong các trường 

hợp  ấy,  lúc  nào  cũng  nại  cớ  này,  cớ  khác,  rồi  bỏ  tu  để  ngủ  nghỉ.  Trái  lại, 

những vị Tỳ Khưu tinh tấn, trong tám trường hợp đó, luôn luôn nghĩ đến sự 

vô thường, hằng siêng năng tu tập." 

Tâm  niệm  giải  đãi  của  người  xuất  gia  đã  như  thế,  tất  tâm  lý  biếng  trễ  của 

hàng  tại  gia  chắc  có  lẽ  nhiều  hơn.  Hoằng  Nhứt  đại  sư  từng  khuyên  một 

người  thân  hữu  niệm  Phật.  Ông  này  viết  thư  gởi  đến,  than  mình  mắc  bận 

nhiều công việc, xin để tạm xếp đặt cho ổn thỏa rồi sẽ hay. Đại sư liền biên 

vào bức thư đó hai câu thi, rồi gởi trả nguyên lại. Hai câu ấy như sau: 

Ngay giờ quyết dứt, liền thôi dứt. 

Chờ hẹn cho xong, chẳng lúc xong! 

Thật thế, chuyện đời đến khi nhắm mắt cũng không rồi công việc. 

Khi  xưa,  có  vị  tăng  khuyên  người  bạn  là  Trương  Tổ  Lưu  niệm  Phật.  Ông 

bạn bảo: "Tôi có ba việc làm chưa xong: Một là quan tài ông thân còn để ở 

nhà mồ chưa chôn, hai là đứa con trai chưa cưới vợ, ba là đứa con gái chưa 

gả chồng. Chờ ba việc đã xong, tôi sẽ vâng lời." Mấy tháng sau, ông bạn bị 

bạo bịnh chết. Vị tăng đến tụng kinh cầu siêu, và điếu một bài thi rằng: 

Bạn tôi tên là Trương Tổ Lưu 

Khuyên ông niệm Phật, hẹn ba điều. 

Ba điều chưa vẹn, vô thường bắt 

Đáng trách Diêm Vương chẳng nể nhau! 

Trong bài thi,  ý  vị tăng  nói: ông  hẹn khi  xong ba  việc sẽ niệm Phật,  nhưng 

ngặt nỗi vô thường bất ngờ đến, nó có chờ hẹn ông đâu? Xem đấy chúng ta 

ai dám bảo đảm rằng  mình chẳng  là  ông  Trương  Tổ Lưu thứ hai? Cho  nên 

người quyết chí tu hành, được hở giây phút nào liền niệm Phật ngay lúc ấy, 

đừng nên đạp nhầm dấu xe đổ của người xưa mà để hận ngàn thu. 

---o0o--- 

Mục B. Làm Thế Nào Niệm Được Bền Lâu? 

Tiết 56 - Phải Tuần Tự Tiến Tu 

Người  tu  Tịnh  Độ,  muốn  niệm  Phật  được  bền  lâu,  phải  tùy  theo  tinh  thần, 

sức khỏe, và hoàn cảnh của mình  mà đặt thời hạn, rồi lần lần tăng tiến, chớ 

nên bước đầu đã vội hành trì quá nhiều. Như người đi quá gấp, tất dễ bị vấp 

ngã.  Kẻ  chưa  lượng  sức  mình,  mà  vội  hành  trì  quá  mức,  sau  có  thể  vì  mệt 

mỏi chán nản rồi bỏ trôi luôn. 

Đại để người tu môn Niệm Phật, nên phân làm định thời và không định thời. 

Định thời là mỗi ngày đều phải có thời khóa nhứt định, lại nên ghi số là bao 

nhiêu  câu.  Không  định  thời  là  ngoài  các  thời  khóa,  đi  đứng  nằm  ngồi  đều 

niệm thầm, nhưng niệm thả không ghi số. Điểm cốt yếu của sự Niệm Phật là 

dù  niệm chậm  hay  mau, cũng phải rành rẽ rõ ràng, tâm bắt kịp tiếng  niệm, 

tâm và tiếng dung hòa nhau. Cứ như thế niệm lâu thành thuần thục, sức niệm 

mau dần, có thể tăng từ một  ngàn,  hai ba ngàn,  một  muôn, bốn  năm  muôn, 

cho đến mười muôn câu trong mỗi ngày đêm. 

Có  người  bảo:  "Tôi  đã  nhiều  lần  thí  nghiệm  qua,  dù  với  cách  nào  cũng 

không  thể  mỗi  ngày  đêm  niệm  đến  mười  muôn  câu  được.  Cho  nên  lời  xưa 

nói: Mỗi ngày đêm lấy mười muôn câu làm định khóa, đại khái nên hiểu một 

ước số để khuyến tấn mà thôi." 

Lời nói trên, chỉ đề cập đến sự "thí nghiệm" nhưng chưa bàn đến cách "tập 

luyện". Theo Đạo Nguyên pháp sư, nếu tập luyện cho tinh thuần, mỗi ngày 

đêm hành giả có thể niệm đến mười muôn câu Phật hiệu, nhưng phải y theo 

mấy điều kiện như sau: 

1. Phải  ngồi  mà  niệm.  Tuy đi đứng  nằm  ngồi đều có thể  niệm  Phật,  nhưng 

muốn  niệm  cho  mau  mà  vẫn  nghe  được  rành  rẽ  rõ  ràng,  thì  nên  ngồi  mới 

thích hợp. 

2. Nên dùng chuỗi nhẹ và lấy mười câu làm một đơn vị. Bởi nếu niệm mau 

mà mỗi câu đều lần một hạt chuỗi, e tay lần không kịp, dù có kịp cũng dễ bị 

chứng đau gân tay và mỏi nhức chả vai. 

3. Chỉ niệm bốn chữ A Di Đà Phật, không niệm sáu chữ. Bởi niệm sáu chữ 

một  muôn  câu,  nếu  rút  ngắn  niệm  bốn  chữ,  có  thể  lên  đến  một  muôn  năm 

ngàn câu. 

4. Phải  niệm theo  lối  Kim Cang trì,  nghĩa  là chỉ sẽ động  môi  mà thôi. Nếu 

niệm  thầm  hoặc  ra  tiếng,  sợ  e  niệm  không  được  mau,  và  khi  cổ  động  cho 

tiếng phát ra khỏi miệng, phải mất một khoảng thời gian. Niệm ra tiếng một 

muôn  câu,  đổi  lại  niệm  theo  lối  Kim  Cang  trì,  có  thể  lên  đến  hai  ba  muôn 

câu. 

Nếu  y  theo  bốn  điều  kiện  trên  đây  tập  luyện  cho  tinh  thuần,  lâu  ngày  lâu 

tháng sức  niệm càng  mau chóng,  nhưng  vẫn không  mất sự rành rẽ  rõ ràng. 

Như  thế  luyện  cho  đến  khi  nào  niệm  một  ngàn  câu  chỉ  mất  năm  phút  làm 

mục đích. Thế thì trong một giờ niệm một muôn câu cộng lại tốn năm mươi 

phút, còn mười phút để thay đổi oai nghi cho khỏi  mỏi nhọc hoặc đứng lên 

lễ Phật, hoặc buông chuỗi chắp tay vừa đi nhiễu Phật, vừa nhẹ hô hấp để lấy 

sức. Cách thức  vừa  niệm  vừa  nghỉ  ngơi  như thế,  niệm  mười  muôn câu duy 

phí  có  mười  giờ.  Trong  một  ngày  đêm  hai  mươi  bốn  giờ,  trừ  ngủ  nghỉ  sáu 

giờ,  ăn  uống  đại  tiểu  tiện  ba  giờ,  mười  giờ  để  khóa  niệm  mười  muôn  câu, 

cộng  lại  hết  mười  chín  giờ,  hãy  còn  dư  ra  năm  giờ  đồng  hồ.  Năm  giờ  ấy, 

hoặc để làm công chuyện vặt, hoặc tĩnh tọa hay xem kinh vẫn còn thư thả. 

---o0o--- 

Tiết 57 - Nên Cầu Tinh Thuần, Đừng Tham Nhiều 

Có  người  niệm  Phật  không  thích  lần  chuỗi,  chỉ  ước  định  mỗi  thời  khóa  là 

bao nhiêu  giờ. Niệm  như thế được điểm  lợi  là dễ dưỡng  tâm,  mỗi câu Phật 

hiệu  đều  rành  rẽ  thâm  nhập.  Nhưng  nếu  không  phải  là  người  có  tâm  lực 

mạnh, chí kiên quyết, thì sẽ lạc vào khuyết điểm; niệm lực trì trệ khó thành 

tựu, mau sanh chán mỏi, thường nhìn vào đồng hồ để xem coi gần  mãn giờ 

hay  chưa?  Còn  lần  chuỗi  mà  niệm  theo  định  số,  thì  sức  niệm  tinh  tấn  mau 

thuần thục, ví như người tuy yếu chân nhưng nhờ nương nơi cây gậy, nên dễ 

tiến  lên  núi  cao.  Song  nếu  không  khéo  giữ đúng  theo  điểm  căn  bản  của  sự 

niệm Phật là: "Câu niệm rành rẽ rõ ràng, tâm cùng tiếng dung hòa nhau," tất 

lại bị khuyết điểm bởi ham  mau ham nhiều  mà thành ra niệm dối! Nên biết 

lúc hành giả khởi niệm, thì mỗi câu Phật hiệu đều đi sâu vào tạng thức. Khi 

sức dồn chứa huân tập đã nhiều, tức câu niệm Phật từ nơi tạng thức tự phát 

hiện  ra  trong  khi  thức  hoặc  lúc  ngủ.  Đây  gọi  là  cảnh  giới  "không  niệm  tự 

niệm." Nếu bình thường niệm rành rẽ thì nó phát hiện rành rẽ, niệm giả dối 

không  rõ  ràng,  tức  câu  Phật  hiệu  hiện  ra  không  rõ  ràng.  Điểm  thất  bại  của 

người  niệm  Phật  là  tại  chỗ  đó,  nên  phải  dè  dặt  ngay  từ  lúc  đầu.  Lời  tục 

thường nói: "Đa hư bất như thiểu thật." Nếu vì ham  mau ham nhiều để cầu 

danh là mình niệm mỗi ngày được mấy muôn câu rồi niệm hư dối không rõ 

ràng, tâm không bắt kịp tiếng, chẳng thà niệm ít mà chắc còn hơn. 

Bút  giả  có  biết  một  bà  Phật  tử  tu  Tịnh  Độ.  Bà  này  có  lòng  tin  Tam  Bảo, 

nhưng tánh còn thích rong chơi. Mỗi khi  về tối, con cháu  mời  lại bàn cùng 

ăn cơm, bà nói: "Thầy dạy tao phát nguyện mỗi ngày niệm Phật mười chuỗi, 

nếu  tao  không  giữ  đúng  lời  hứa  thì  có  tội  với  Tam  Bảo.  Bây  hãy  chờ  một 

chút cho tao  'làm đủ số', rồi sẽ dùng cơm." Nói đoạn, bà  vội  mặc áo tràng, 

niệm  Phật  lia  lịa  gấp  như chữa  lửa,  chỉ  mười  lăm  phút  là  xong  việc.  Niệm 

Phật như thế thì làm sao mà vãng sanh được? Chẳng những một bà này, mà 

còn nhiều Phật tử khác cũng niệm Phật theo lối "làm cho đủ số" đó. Vậy nên 

biết niệm Phật quí ở nơi phát tâm chân thật, câu niệm chắc chắn rõ ràng, gọi 

là "lão thật niệm Phật" mới mong có kết quả. 

Vào  khoảng  cuối  đời  nhà  Thanh  bên  Trung  Hoa,  ở  Hàng  Châu  có  một  bà 

Phật  tử  đến  am  Hiếu  Từ  hỏi  Đạo  Nguyên  hòa  thượng:  "Con  niệm  Phật  đã 

lâu,  nhưng  chưa  thấy  có  chi  tiến  bộ,  không  biết  tại  sao?"  Hòa  thượng  bảo: 

"Niệm Phật không khó, mà khó ở giữ cho được bền lâu. Chắc có lẽ bà niệm 

không được đều và bền nên mới như thế." Bà thưa: "Quả đúng như vậy. Con 

vì  mắc  gia  duyên  bận  buộc,  nên  niệm  Phật  thường  hay  gián  đoạn  không 

được bền. Từ đây xin gát hết mọi duyên, nguyện giữ đúng như lời thầy dạy." 

Cách  ít lâu sau, bà  lại đến  hỏi: "Từ khi  nghe  lời chỉ  giáo đến  nay, con dẹp 

hết mọi việc ngoài, mỗi ngày niệm Phật đều đều, sao vẫn chưa thấy có hiệu 

lực?" Hòa thượng dạy tiếp: "Niệm Phật không khó, khó ở bền lâu. Niệm bền 


lâu không khó, mà khó ở nơi nhứt tâm. Bên ngoài tuy bà gát hết mọi duyên, 

nhưng trong tâm còn lo đến việc nhà cửa ruộng vườn, luyến tưởng đến cháu 

con quyến thuộc. Ý lo lắng chưa dứt, gốc tình ái vẫn còn, làm sao mà được 

nhứt  tâm  thấy  Phật?"  Bà  nghe  nói  liền  than:  "Thật  quả  có  như  vậy!  Con 

duyên ngoài tuy bỏ, nhưng tâm tưởng vẫn còn vấn vương. Từ đây xin trăm 

việc không quản đến, để nhứt tâm niệm Phật." Sau khi lãnh giáo về nhà, con 

cháu  hoặc  người  ngoài  có  bày  tỏ  hỏi  han  điều  chi,  bà  đều  bảo:  "Tôi  muốn 

yên tâm, trăm  việc  xin không quản đến."  Do duyên cớ  này,  mọi  người đều 

gọi  là  bà  lão  Bá  Bất  Quản.  Vài  năm  sau,  bà  đến  am  Hiếu  Từ lạy  ngài  Đạo 

Nguyên  thưa:  "Nhờ  ơn  chỉ  dạy,  nay  con  niệm  được  nhứt  tâm  và  đã  thấy 

Phật. Xin đến lễ tạ giả từ hòa thượng, vì con sắp sẽ vãng sanh." 

Bà Bá Bất Quản trên đây, do lãnh ngộ hai nguyên tắc: bền lâu và nhứt tâm 

mà được kết quả giải thoát. Cho nên người niệm Phật muốn đi đến mức tinh 

thuần, phải xem từ nhà cửa ruộng vườn đến thân tình quyến thuộc như cảnh 

duyên  giả tạm,  hợp rồi  lại tan. Nếu có  lòng thương quyến thuộc, trước tiên 

phải làm sao cho  mình được vãng sanh giải thoát, rồi sau sẽ độ người thân, 

mới là tình thương chân thật. Cho nên muốn niệm Phật, suy ra chẳng những 

trăm  việc  không  quản,  mà  ngàn  việc,  muôn  việc  đều  không  quản  đến  mới 

được. 

---o0o--- 

Tiết 58 - Chớ Để Mất Phần Nhập Phẩm 

Người  tu  khi  niệm  Phật  phát  nguyện  cầu  sanh  về  Tây  Phương,  nơi  ao  thất 

bảo  ở  cõi  Cực  Lạc  liền  mọc  lên  một  hoa  sen.  Nếu  cứ  tiếp  tục  niệm  không 

gián đoạn, thì  hoa sen ấy  lần  lần  to  lớn  mãi  lên.  Trái  lại tự nhiên  hoa cũng 

héo  tàn.  Chừng  nào  phát  tâm  tinh  tấn  trở  lại,  sẽ  có  một  hoa  sen  khác  hóa 

hiện. Hoa sen đó do sức tu niệm của hành giả hiện thành, tùy nơi công hạnh 

cao  thấp  mà  có  hơn  kém,  chia  thành  chín  phẩm,  từ  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh  lên 

đến Thượng Phẩm Thượng Sanh. Tuy nói khái ước có chín phẩm, nhưng vì 

công  hạnh  của  người  tu  rất  khác  biệt,  nên  thật  ra  trong  ấy  bao  hàm  đến  vô 

lượng phẩm. Chẳng hạn như trong xã hội đại khái có ba giai cấp: quyền quí, 

trung lưu và bần khổ; nhưng thật ra trong mỗi giai cấp đều có nhiều thứ bậc 

hơn kém khác nhau. Phẩm sen ở Cực Lạc cũng như thế. 

Tu Tịnh Độ tùy nơi căn cơ và hoàn cảnh nên công hạnh của mỗi người thành 

ra sai biệt. Có những vị mỗi ngày niệm tới số trăm, số ngàn, lên đến số nhiều 

muôn.  Nhưng  dù  bận  việc  bao  nhiêu,  ít  nhứt  mỗi  ngày  hành  giả  phải  có 

mười niệm, bằng không sẽ mất phần "nhập phẩm", nghĩa là không được dự 

vào  chín  phẩm  sen  ở  cõi  Tây  Phương.  "Nhập  phẩm"  là  danh  từ  riêng  của 

người  tu  Tịnh  Độ,  nó  gợi  ý  nhắc  nhở  hành  giả  đừng  quên  phần  niệm  Phật. 

Mười  niệm cũng  gọi  là  Thập Niệm  Pháp.  Đấy  là phương thức của  ngài  Từ 

Vân  sám  chủ,  căn  cứ  theo  chương  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh  của  Kinh  Quán  Vô 

Lượng Thọ mà chế ra, để dành riêng cho những người quá bận về công việc 

nước  hay  nhà  có  thể  niệm  Phật  và  vãng  sanh  Cực  Lạc.  Phương  pháp  này 

gồm  có  mười  niệm,  mỗi  niệm  là  một  hơi  thở,  mật  ý  đi  về  chỗ  "mượn  hơi 

nhiếp tâm." Người hơi dài có thể  mỗi hơi niệm mười mấy câu, kẻ hơi ngắn 

chỉ  bảy,  tám  câu  cũng  được.  Cứ  mỗi  hơi  niệm  Phật  gọi  là  một  niệm,  mười 

hơi  là  mười  niệm.  Sau  khi  niệm  xong  mười  hơi,  tiếp  tục  đọc  bài  kệ  hồi 

hướng: 

Nguyện sanh Tây Phương cõi Tịnh Độ. 

Mẹ cha là chín phẩm sen lành. 

Hoa nở thấy Phật ngộ vô sanh. 

Độ khắp tất cả loài hàm thức. 

Nguyện xong, lễ Phật ba lạy rồi lui ra. Phương pháp này phát xuất bởi lòng 

từ bi  vô  lượng của  Phật, Tổ, dù  người đa  đoan công  việc thế  mấy, cũng có 

thể thật hành để bước lên đường giải thoát. 

Về chỗ niệm Phật mười hơi, có điểm cần chú ý là cứ để tự nhiên đừng kéo 

dài  hoặc  rút  ngắn.  Nếu  chẳng  thế  tất  sẽ  mang  chứng  bịnh  "thương  khí." 

Trung  Luân pháp sư khi đến  Bắc  Bình  giảng  đạo,  một  hôm có ông  lão đến 

nói:  "Tại  tôi  niệm  Phật,  nên  bây  giờ  sanh  chứng  lãng  tai  và  đôi  khi  không 

nghe  chi  hết."  Pháp  sư  hỏi  duyên  cớ,  ông  lão  đáp:  "Có  vị  đại  đức  bí  mật 

truyền  cho  tôi  một  phương  pháp  niệm  Phật.  Vị  ấy  bảo:  "Phép  niệm  mười 

hơi,  hiện  tại  các  hòa  thượng,  thượng  tọa  không  ai  biết  cả,  bởi  trong  ấy  có 

một khẩu quyết  mà bây giờ đã thất truyền." Tôi thành khẩn cầu pháp, vị đó 

dạy mỗi hơi phải niệm suốt một tràng chuỗi, gồm một trăm lẻ tám câu. Tôi y 

theo  lời, cố  gắng  thật  hành,  và  lỗ tai sanh  ra lùng bùng  rồi  lãng  điếc từ khi 

ấy. Vậy chẳng biết phương pháp niệm như thế có đúng lời Phật dạy chăng?" 

Ngài Trung Luân nghe xong bác bỏ, trách vị đại đức kia đem pháp Phật biến 

thành  pháp  ngoại  đạo,  diễn  nên  kết  quả  hại  người.  Rồi  Ngài  từ  từ  đem 

nguyên lý Thập Niệm Pháp giảng cho ông lão nghe. 

Đây  là  một  câu  chuyện  mà  người  niệm  Phật  phải  lưu  tâm,  để  rút  lấy  phần 

kinh nghiệm. 

---o0o--- 

Mục C. Tịnh Độ, Môn Giải Thoát Đặc Biệt 

Tiết 59 - Niệm Phật, Phương Pháp Dễ Tu 

Môn  Tịnh  Độ,  đặc  biệt  với  pháp  Trì  Danh,  là  đường  lối  dễ  tu,  điều  này  ai 

cũng có thể biết. Nhưng "dễ tu" lại có nhiều nghĩa, việc này vị tất mọi người 

đã am tường. 

Bởi tu các pháp môn khác, nếu từ Giáo mà đi vào, thì kinh điển mênh mang, 

nghĩa lý vô cùng sâu sắc. Trước tiên người học Phật phải lãnh hội nghĩa căn 

bản,  rồi  từ đó  lần  lượt  ngộ  giải  những  nghĩa  sai  biệt.  Sau  đó  lại  phải  dung 

thông các đạo lý, rút lấy chỗ tinh hoa, và chọn lựa vạch mở đường lối tu tập 

để trọn đời noi theo. Sự kiện này nếu chẳng phí vài mươi năm công phu khổ 

nhọc, tất không thể hoàn thành. Nếu từ Luật mà đi vào, thì phải xuất gia, mà 

giới tướng rộng nhiều, hành giả cần phải rành rẽ về danh, chủng, tánh, tướng 

của  các  loại  giới  pháp.  Lại  phải  có  trí  huệ  để  thông  hiểu  thế  nào  là  nghĩa 

cùng  ngữ,  để  áp  dụng  các  điểm  khai  giá,  trì,  phạm  tùy  theo  xứ sở  thời  cơ. 

Cho nên học kinh chưa phải là khó, học luật mà biết quyền biến khéo léo để 

không rời luật cũng không bị luật buộc ràng mới là khó. Hiểu rành xong về 

luật,  lại phải có tinh  thần  nhẫn  nại, có  nghị  lực chịu kham  khổ,  mới đi đến 

chỗ  thành  công.  Nếu  từ  Thiền  mà  đi  vào,  như  túc  huệ  chưa  gieo,  căn  khí 

chẳng  hợp,  muốn  đem  cơ  yếu  kém  để  mong  cầu  pháp  cao  mầu,  tất  sự  chia 

ánh sáng truyền đăng cũng tuyệt phần  hy vọng. Cho  nên ông Tạ  Linh Vận, 

một danh sĩ học Phật khi xưa đã bảo: "Tu Thiền để thành Phật, phải là hàng 

huệ nghiệp văn nhơn." Lời này vẫn không phải sai lầm hoặc quá đáng. 

Riêng về pháp Trì Danh của môn Tịnh Độ, khi đã phát lòng tín nguyện, dù 

căn cơ nào cũng có thể niệm Phật tu hành. Lại các pháp  môn khác duy cậy 

nhờ  tự  lực,  môn  Tịnh  Độ  đã  dùng  hết  tự  lực,  còn  được  thêm  phần  tha  lực. 

Sức tha lực tức nguyện lực tiếp dẫn của Phật A Di Đà vô cùng lớn mạnh, dù 

người  chưa  sạch  nghiệp  hoặc,  cho  đến  kẻ  tạo  nghiệp  ác  quá  nặng  biết  hồi 

tâm  niệm  Phật,  cũng  được  đón  rước  về  Tây  Phương.  Cổ  nhơn  đã  từng  so 

sánh: "Tu các môn khác khó khăn vất vả như con kiến bò lên non cao. Niệm 

Phật vãng sanh mau chóng dễ dàng như đi thuyền theo nước xuôi gió thuận." 

Lời  này  thật  rất  xác  đáng.  Hơn  nữa,  khi  sanh  về  Cực  Lạc  rồi,  sống  trong 

cảnh đẹp mầu an thuận, thường gần gũi với Phật Bồ Tát, dù tu pháp môn nào 

cũng  đều  mau  thành  tựu,  như  lăn  khúc  gỗ  tròn  từ  trên  non  cao  xuống,  thế 

vẫn tiến mãi không tạm dừng. 

Tóm lược qua các điều trên, sự dễ tu của môn Tịnh Độ gồm có ba điểm: một 

là dễ thật hành, hai là dễ vãng sanh, ba là dễ thành Phật. Do sự dễ dàng đó 

mà  kết  quả  tu  chứng  xưa  nay  về  môn  Tịnh  Độ  như  ngọc  chạm  vàng  khua 

tiếng vang thảnh thót, sen cười cúc mỉm mấy phẩm tươi thơm. Trong ấy lịch 

trình từ phàm phu cho đến khi thành Phật  cũng có  giai cấp  mà cũng không 

giai  cấp.  Vì  khi  được  vãng  sanh  tức  đã  thoát  khỏi  sống  chết  luân  hồi,  và 

niệm  Phật  tức  là thành  Phật. Như con tằm, nhộng,  và bướm  vẫn không thể 

chia  phân,  nói  bướm  nguyên  là  tằm,  hay  tằm  là  bướm  cũng  chẳng  xa  chi 

mấy. 

---o0o--- 

Tiết 60 - Từ Tán Tâm Sẽ Đi Đến Định Tâm 

Miệng  niệm  Phật, tâm  tưởng Phật,  hoặc trụ  nơi câu  niệm Phật,  gọi  là Định 

Tâm Niệm Phật. Miệng  niệm Phật, tâm không  nhớ Phật  mà suy  nghĩ  mông 

lung việc khác, đó là Tán Tâm Niệm Phật. Tán tâm mà niệm, hiệu lực so với 

định tâm  yếu kém rất nhiều. Vì  lẽ ấy, từ  xưa đến  nay các bậc thiện tri thức 

đều khuyên người cố gắng định tâm trì niệm, đừng để tán tâm. Cho nên tán 

tâm niệm Phật không đủ làm gương mẫu. 

Tuy nhiên, mỗi tác động bên ngoài đều liên quan đến tiềm thức, tức là thức 

thứ tám ở bên trong. Nếu tán tâm niệm Phật hoàn toàn không công hiệu, thì 

sáu chữ hồng danh kia từ đâu phát hiện? Đã có sáu chữ hiện thành, tất phải 

có hai chuyển lực: một là do chủng tử, từ tiềm thức phát hiện ra ngoài. Hai là 

sức tác động từ ngoài lại huân tập trở vào bên trong. Cho nên chẳng thể nói 

tán  tâm  niệm  Phật  hoàn  toàn  không  công  hiệu,  bất  quá  so  với  định  tâm  nó 

yếu kém hơn nhiều mà thôi. Lối niệm tán tâm từ xưa đến nay không được đề 

xướng, nhưng hàm ý và công dụng của nó cũng không thể phủ nhận. Vì thế 

cổ nhơn có lưu một bài kệ rằng: 

Di Đà sáu chữ pháp trung vương, 

Tạo niệm phân vân chớ ngại màng! 

Muôn dặm phù vân che ánh nhật. 

Nhơn hoàn khắp xứ ửng dương quang. 

Bài  kệ  này  suy  ra  có  điều  xác  đáng.  Bởi  hạt  giống  niệm  Phật  nơi  thức  thứ 

tám khi thành thục, tất dẫn phát thức thứ sáu khiến cho sanh khởi tịnh niệm. 

Rồi  từ  thức  thứ  sáu  lại  cổ  động  ra  năm  thức  trước  để  thành  hiện  hành. 

Nhưng  vì  lúc chủng tử niệm  Phật trải  qua  thức thứ sáu, bởi trần  nhiễm của 

chúng sanh sâu dày, nên bị các niệm khác lấn cướp, tuy có lọt khỏi vòng vây 

song  ảnh  hưởng  còn  lại  chẳng  bao  nhiêu.  Ví  như  ánh  mặt  trời  tuy  rực  rỡ, 

nhưng vì bị nhiều lớp mây che, nên khi lọt xuống nhân gian, chỉ còn vẻ ửng 

sáng. Nhưng ánh sáng thừa ấy sở dĩ có, cũng do công  năng ảnh  hưởng của 

mặt  trời.  Biết  được  lẽ  này,  người  tu  Tịnh  Độ  đừng  quá  ngại  màng  đến  tạp 

tưởng  phân  vân,  chỉ  liên  tiếp  niệm  hết  câu  này  sang  đến  câu  khác,  chánh 

niệm còn được bao nhiêu hay bấy nhiêu. Niệm như thế một lúc lâu, tự nhiên 

ngựa  ý sẽ quay  về  tào,  vượn  lòng  lần  lần  vào động. Niệm  một  lúc  lâu  nữa, 

thì chánh  niệm  hiển  lộ  rõ  ràng,  không  cần  gạn  bỏ  điều  nhiếp,  mà  tự  nhiên 

thành tựu. Hiểu được lẽ này thì chỉ quí niệm nhiều, đừng ngại tán tâm. Như 

nước  tuy  bợn  đục,  lóng  mãi  tất  sẽ  thành  trong.  Người  tuy  tạp  niệm  nhiều, 

niệm  Phật  lâu  tất  sẽ  thành  chánh  niệm.  Nên  biết  cổ  đức  khi  đi  đứng  nằm 

ngồi và tất cả hành động đều niệm Phật. Nếu các vị ấy hoàn toàn dùng định 

tâm mà niệm, thì lúc đi đường tất phải vấp chạm, hoặc khi tả kinh hay làm 

việc cũng không thể thành công. Cho nên người xưa cũng có lúc phải phân 

tâm  mà  niệm,  nhưng  vẫn  không  rời  câu  niệm  Phật,  bởi  dù  có  tán  tâm  vẫn 

không mất phần ảnh hưởng. 

Đến  đây,  xin  thuật  một  câu  chuyện.  Lúc  nọ,  có  người  đến  hỏi  một  thượng 

tọa: "Thưa thật với thầy, tôi niệm Phật đã hơn mười năm nay mà vọng niệm 

vẫn  còn  nhiều,  không  biết  cách  chi  trừ  diệt.  Tôi  có  đi  nhiều  nơi  cầu  hỏi 

phương pháp với những bậc đã tu trước mình. Vị này đưa kinh nghiệm này, 

vị  kia  dạy  cách  khác,  có  một  đại  đức  lại  khuyên  tôi  nên  nín  hơi  niệm  luôn 

hai mươi mốt câu rồi nuốt một cái. Tôi đã áp dụng qua đủ mọi phương thức, 

nhưng chỉ định tâm được  lúc  đầu, rồi sau  có  lẽ  vì  lờn quen  nên  vọng  niệm 

trở  lại  như  cũ.  Không  biết  thầy  có  phương  pháp  nào  hữu  hiệu  để  dạy  tôi 

chăng?" 

Vị thượng tọa đáp: "Điểm thất bại đó do ông không bền lòng, mà cứ thay đổi 

đường  lối.  Nên  biết  phàm  phu  chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  gây  tạo 

nghiệp nhiễm vọng quá nhiều đâu thể nhứt thời mà thanh tịnh được! Chỗ cốt 

yếu là phải dụng tâm cho bền lâu. Tôi xin đưa ra đây hai thí dụ: Ví như một 

bình nước hôi nhơ dẫy đầy, ông đem nước thơm sạch đổ vào. Vì nước dơ đã 

đầy, nước sạch tất phải dội ra ngoài, song ít nhứt nó cũng lưu lại trong bình 

một vài giọt. Nếu ông cứ bền tâm đổ vào mãi, ngày kia bình nước hôi sẽ hóa 

ra nước sạch thơm. Lại ví như ông đau bịnh dạ dày, uống thuốc chi cũng đều 

ói mửa ra. Ông cứ bền lòng dùng ngay thuốc trị bịnh dạ dày mà uống, đừng 

thay đổi thuốc chi khác. Mỗi phen uống tuy có bị ói mửa, nhưng chất thuốc 

cũng  lưu  lại  ít  nhiều,  lần  lần  bệnh  của  ông  sẽ  dứt.  Bệnh  phiền  não  vọng 

tưởng  của  chúng  sanh  cũng  thế,  dùng  thuốc  niệm  Phật  điều  trị  tự  nhiên  là 

thích đáng, nếu thay đổi mãi làm sao thành công? Như có người dùng phèn 

lóng  nước,  nó  chưa  kịp  trong,  lại  nóng  nảy  vội  quậy  lên  đổ  muối  vào,  đổ 

muối chưa kịp trong, lại quậy  lên đổ  vôi bột vào. Cứ thay đổi  mãi  như thế, 

làm sao nước trong cho được? Thế nên vấn đề dứt vọng niệm, không phải do 

nơi thay đổi  nhiều phương pháp,  mà ở  nơi  lựa  một  phương pháp thích  hợp 

rồi thật hành cho bền lâu là thành tựu." Vị ấy nghe xong gật đầu cho là hữu 

lý. 

Như đã nói, muốn được định tâm, điểm căn bản là phải dụng công cho bền 

lâu. Tuy nhiên nếu sợ niệm lực tán loạn, cần có phương tiện để tâm dễ yên 

tịnh, thì nên áp dụng pháp Thập Niệm Ký Số đã trình bày ở trước. Phép này 

do dùng hết tâm lực ghi nhớ từ một đến mười câu, nên dễ vào tịnh định. Nếu 

tâm còn  rối  loạn  và không thể dùng  phép  Thập Niệm  Ký  Số, thì trong  mỗi 

câu niệm chỉ cần chú tâm ghi giữ cho chắc một chữ "A". Khi chữ A còn thì 

mấy chữ khác đều còn, nếu mê mờ để cho nó mất, tất năm chữ kia cũng mất. 

Lại chữ A cũng chính là chữ căn bản, và là mẹ của tất cả chữ. Chú tâm vừa 

niệm vừa ghi chắc chữ A, lâu lâu tự nhiên tâm và cảnh đều tiêu tan dung hợp 

thành  một  khối,  lượng  rộng  lớn  dường  hư  không,  Phật  và  mình  cũng  đều 

mất.  Lúc bấy  giờ đương  nhiên chữ A cũng không còn. Nhưng  lúc trước  nó 

mất  là do bởi  tâm  xao động rối  loạn,  lúc  này  nó không còn chính thuộc  về 

trạng thái dung hóa của thường định. Đây là hiện tượng tâm cảnh đều không, 

điểm sơ khởi để đi vào Niệm Phật Tam Muội. 

---o0o--- 

Tiết 61 - Mười Phương Tịnh Độ Và Đâu Suất Tịnh Độ 

Trong  mười  phương  quốc  độ,  có  vô  số  cõi  Phật  mầu  đẹp  tinh  sạch  trang 

nghiêm, chẳng hạn như thế giới Tịnh Lưu Ly trong Kinh Dược Sư, thế giới 

Chúng Hương và Diệu Hỷ trong Kinh Duy Ma Cật. Nhưng tại sao ta không 

niệm danh hiệu chư Phật để cầu sanh về các Tịnh Độ ở mười phương, lại chỉ 

phát nguyện sanh về Cực Lạc? - Trong ấy có ba nguyên do: 

1. Do sự giới thiệu khuyên dạy của đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni, bảo nên 

cầu sanh về cõi Cực Lạc. Theo lời cổ đức, thì ngoài sự kiện cõi Cực Lạc có 

nhiều  duyên  nhiệm  mầu  thích  hợp  cho  việc  nhiếp  hóa  căn  cơ  ở  các cõi  Uế 

Độ, đức Bổn Sư không muốn thuyết minh nhiều về những Tịnh Độ khác, sợ 

e chúng sanh khởi niệm so sánh phân vân, tâm không qui nhứt. Do việc đủ 

duyên nhiệm  mầu để nhiếp hóa, mà không những riêng ở tại cõi Ta Bà, các 

chúng sanh ở vô số thế giới trong mười phương đều cầu về Cực Lạc. 

2.  Do  đức  A  Di  Đà  Thế  Tôn  có  48  lời  thệ  rộng  lớn  trang  nghiêm  cõi  Tịnh 

Độ, nguyện tiếp dẫn từ bậc Bồ Tát, cho đến hàng phàm phu nhiều tội ác. 

3. Do  vì chúng sanh ở cõi  này có  nhân duyên  lớn  với  Phật  A Di Đà  và  Bồ 

Tát Quán Thế  Âm ở cõi Cực  Lạc. Điều  minh chứng  là  khi các  Phật tử gặp 

nhau đều chào mừng bằng câu A Di Đà Phật và lúc bị tai nạn thường niệm 

danh hiệu đức Quán Thế Âm. 

Bởi những lẽ trên, mà cõi Cực Lạc có những điểm ưu thắng để cầu sanh hơn 

các Tịnh Độ ở mười phương. 

- Về Đâu Suất Tịnh Độ, Phương Luân cư sĩ, một vị uyên bác về Phật học đã 

trình bày ý kiến của ông như sau: 

Tại thế giới này, về phương trên có cung trời Đâu Suất nội viện, do đức Di 

Lặc  Bồ  Tát  làm  chủ.  Nơi  ấy  cũng  tốt  đẹp  trang  nghiêm,  đức  Di  Lặc  hằng 

thuyết pháp, chư thượng thiện câu hội tu hành, nên gọi là Đâu Suất Tịnh Độ. 

Trong  Kinh  Di  Lặc  Thượng  Sanh  và  Hạ  Sanh,  đức  Thích  Tôn  cũng  giới 

thiệu  quốc  độ  ấy  rất  tinh  tường  và  khuyên  nên  cầu  sanh.  Sở  dĩ  có  sự  giới 

thiệu đó, bởi bản ý đức Thích Tôn muốn cho hành giả trước theo Di Lặc Bồ 

Tát  học  tập,  tương  lai  lại  theo  ngài  hạ  sanh  mà  được  đắc  quả  trong  ba  hội 

Long  Hoa.  Điều  này  chính  do  đức  Bổn  Sư  khuyến  tán,  nhân  đó  người  tu 

Phật  cũng  có  nhiều  vị  cầu  về  Đâu  Suất  Tịnh  Độ.  Hơn  nữa,  Di  Lặc  Bồ  Tát 

từng  nói  luận  Du  Già  Sư  Địa,  Ngài  là  thỉ  tổ  của  tông  Duy  Thức.  Thế  nên 

người  tu  về  Duy  Thức  Tông  phần  nhiều  đều  có  tâm  nguyện  cầu  sanh  Đâu 

Suất, cho chỗ tu  hành tiến đến  mức cao thâm. Đối  với  việc  này,  người cầu 

sanh Cực  Lạc chỉ có tán thán đức Thích  Tôn  lòng từ bi  vô  lượng, khéo  mở 

nhiều  phương  tiện  độ  sanh.  Lại  cũng  tán  dương  những  vị  cầu  về  Đâu  Suất 

tâm  háo  học  không  chán  mỏi,  ý  nguyện  trở  xuống  cõi  trược  để  hóa  độ  rất 

tinh  thành. Nhưng  Đâu Suất  nội  viện chưa là cảnh tối thắng,  và chẳng phải 

chỗ thành đạt chắc chắn cho những kẻ căn cơ trung, hạ. Bởi trong ấy có ba 

sự kiện: 

1. Đâu Suất nội viện về y báo chẳng trang nghiêm rộng lớn nhiệm mầu bằng 

Cực Lạc. Về chánh báo lại cũng kém hơn, vì ở Tây Phương hiện có đức Phật 

A  Di  Đà  đang  thuyết  pháp,  vô  lượng  bậc  Nhứt  Sanh  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  giúp 

thêm  phần  khuyến  tấn  dắt  dìu.  Vả  lại  ở  Cực  Lạc  dân  chúng  thọ  mạng  vô 

biên, là chỗ nương về tốt đẹp an ổn nhứt. 

2. Đức Di Lặc không có bản nguyện tiếp dẫn như Phật A Di Đà sanh về Đâu 

Suất hoàn toàn nhờ tự lực, sợ e khi lâm chung bịnh khổ hôn mê, không nắm 

vững kết quả. 

3. Đâu Suất nội viện rất khó vãng sanh. Như khi xưa Huyền Giác đại sư giới 

hạnh  trang  nghiêm,  tham  thiền  ngộ  đạo,  thông  suốt  tam  tạng  đến  chỗ  sâu 

mầu.  Khi  lâm  chung  Ngài  hội  hàng  đệ  tử  lại,  làm  kệ  phó  chúc  xong,  bỗng 

ngửa mặt lên hư không nói: "Lạ này, ta đã phát nguyện sanh về Đâu Suất nội 

viện, sao nay lại làm vị thiên chủ ở cung trời Dạ Ma?" Đệ tử thưa hỏi, Ngài 

bảo: "Chẳng phải việc các ngươi hiểu được." Giây lát lại nói: "Trên trời tân 

khách thật đông nhiều!" Nói xong liền tịch. 

Lại  sau  khi  Phật  diệt  độ  chín  trăm  năm,  ở  xứ  Thiên  Trúc  có  ba  vị  Bồ  Tát 

huynh  đệ  với  nhau,  là  Vô  Trước,  Thế  Thân  và  Sư  Tử  Giác,  tu  môn  Nhật 

Quang Định đồng phát nguyện sanh Đâu Suất nội viện. Ba người cùng ước 

hẹn, ai sanh lên trước phải xuống báo tin cho hay. Sau Sư Tử Giác mãn phần 

trước,  trải  qua  ba  năm  tuyệt  vô  âm  tín.  Kế  đó  ngài  Thế  Thân  viên  tịch  rồi 

cũng bặt tin luôn. Hai năm sau vào một buổi chiều tối, ngài Vô Trước đang 

ngồi giảng kinh, bỗng thấy giữa hư không ánh sáng chói lòa, một vị thiên tử 

áo  mão  trang  nghiêm  hiện  xuống,  tự  xưng  mình  là  Thế  Thân,  bảo  đã  được 

sanh  lên  Đâu  Suất  nội  viện.  Ngài  Vô  Trước  hỏi:  "Tại  sao  đến  bây  giờ  mới 

cho  hay?"  Thế  Thân  đáp:  "Em  vừa  sanh  lên,  được  đức  Di  Lặc  xoa  đảnh 

thuyết pháp, nghe pháp  xong đi  nhiễu ba vòng  rồi  xuống đây  liền.  Bởi thời 

gian tại Đâu Suất một ngày đêm, ở dưới này đến bốn trăm năm, nên thành ra 

làm cho anh nhọc lòng chờ đợi." Vô Trước lại hỏi: "Còn Sư Tử Giác ở đâu?" 

- Đáp: "Trong khi em đi nhiễu, nhìn ra thấy Sư Tử Giác lạc vào ngoại viện, 

đang say mê theo thiên nhạc." 

Như ngài Huyền Giác là bậc cao tăng, ngài Sư Tử Giác là hàng Bồ Tát, mà 

một  vị  chỉ  lên  đến  cung  trời  thứ  ba,  một  vị  tuy  lên  được  cung  trời  thứ  tư, 

nhưng lại lạc vào ngoại viện, bị cảnh ngũ dục thắng diệu làm mê. Những bậc 

cao minh như thế mà còn không đạt được kết quả sanh về Đâu Suất Tịnh Độ, 

thì kẻ căn cơ dung thường, tất chưa dễ chiếm phần hy vọng. Nhớ lại khi xưa 

Bạch Lạc Thiên từng đề thi rằng: 

Có người đi biển lại thần châu 

Nói thấy cung viên hải đảo mầu 

Thật đẹp, tiên đồng tay trỏ bảo: 

Sẽ chờ Bạch Lạc bước lên lầu. 

Đã mến không môn, chẳng học tiên 

Chuyện ni e cũng việc hư truyền 

Bồng Lai chẳng phải nơi ta ở 

Về chỉ về cung Đâu Suất Thiên. 

Bạch Lạc Thiên trước học tiên cầu về Bồng Lai, sau lại bỏ tiên học Phật cầu 

về Đâu Suất. Đến lúc tuổi già, ông lại niệm Phật cầu sanh về Cực Lạc. Đây 

có thể gọi là càng suy gẫm lựa chọn, càng đi đến chỗ tinh vi vậy. 

-ooOoo- 

Chương IX: Đệ Cửu Yếu - Niệm Phật Phải An Nhẫn Các Chướng 

Duyên 

Khải Đề: 

Cửa rồng tăm cá vượt 

Đỉnh nhạn bóng chim qua 

Khách đi nghìn dặm biệt sơn hà 

Đường tu gian khổ 

Chướng ngại trải hằng sa 

Nghịch thuận duyên ma khảo 

Thương ghét nợ oan gia 

Khá thương kham nhẫn cõi Ta Bà 

Khổ vui bao quản 

Vinh nhục tợ sương hoa 

Nhẫn nại bền lòng tinh tiến mãi 

Ác vàng thỏ bạc 

Năm tháng sẽ dần dà... 

---o0o--- 

Mục A. Nói Lược Về Các Duyên Khảo 

Tiết 62 - Vài Nguyên Nhân Của Các Chướng Duyên 

Các  bậc  tiền  bối  trong  làng  tu  thường  bảo:  "Khi  phát  nguyện  làm  những 

công  đức  rộng  lớn,  hay tu  hành, thường  gặp nhiều chướng duyên  khảo đảo 

thử thách." Người xuất gia có bốn giai đoạn  mà chướng duyên thường phát 

hiện là: khi cạo tóc vào chùa, lúc thọ giới, khi học kinh điển nhứt là kinh Đại 

Thừa, và lúc gát bỏ mọi việc để tịnh tu. Có nhiều vị đã gieo sẵn duyên lành, 

hoặc do sức cố gắng tinh tấn nên dễ dàng vượt qua ba giai đoạn trước, bước 

sang  mức  thứ tư.  Nhưng  đến  khi  tu  hành  tiến  lên  trình  độ  khá  cao,  tất  khó 

tránh khỏi chướng duyên phát hiện. Như Hư Vân thượng nhơn, một cao tăng 

cận đại, trong khi  tinh tấn dụng công  tham thiền,  nghiệp chướng bỗng phát 

hiện làm cho ngài bị đui, điếc và câm trong ba tuần nhựt. Duyệt qua truyện 

cũ, bút giả nhớ một vị họ Tô, cất am riêng ở chỗ thanh vắng tham thiền, đem 

một  người  theo  giúp  việc.  Ban  sơ  ông  tập  ngồi  từ  một,  hai  giờ  rồi  lần  lần 

tăng  tiến  có  thể  ba  ngày  đêm  ở  luôn  trong  định.  Một  độ  nọ,  Tô cư  sĩ  thiền 

định  luôn  hai  mươi  mốt  ngày không ăn  uống. Người tùy cận thấy ông  ngồi 

quá lâu, đến gần dò xem thì hơi thở ra vào đã tuyệt, không còn thoi thóp như 

mấy  lần  trước.  Y  không  biết  đó  là  trạng  thái  sâu  mầu  của  thiền  định,  lầm 

tưởng cư sĩ đã chết, liền đem ông đi chôn sống luôn. 

Lại  có  một  vị  tăng  tu  Tịnh  Độ,  niệm  Phật  mỗi  ngày  đêm  đến  mười  muôn 

câu.  Do  công  đức  niệm  Phật,  chỗ  đất  của  sư  đi  đều  hóa  ra  sắc  vàng  ròng. 

Một hôm có người nạn dân đến xin tá túc. Sư nhìn người ấy rồi nói riêng với 

thị giả: "Gã này có tướng đạo tặc, ngươi nên cho y ăn no rồi hãy bảo ra khỏi 

nơi  đây."  Ông  đạo  nhỏ  vì  lòng  thương  xót,  thấy  người  kia  nài  nỉ  mãi,  lưu 

luyến chưa nở đuổi. Quả nhiên ít hôm sau, người ấy nửa đêm lén vào phòng 

sư, bẻ gảy chân tay giết ông chết, trộm một ít đồ trong am rồi bỏ đi luôn. 

Hai trường hợp trên cổ đức bình luận cho là sức định nghiệp không thể tránh 

khỏi.  Người  tu  có  ba  chướng  là:  phiền  não  chướng,  nghiệp  chướng  và  báo 

chướng,  mà  sức  nghiệp  chướng  lại  nặng  nề  nguy  hiểm  hơn  hai  thứ  kia. 

Nhưng  tại  sao  khi  chưa  tu  thì  chẳng  có  chi,  đến  lúc  tu  hành  càng  cao  lại 

thường gặp nhiều chướng nạn? - Đó cũng bởi chúng ta là phàm phu thời mạt 

pháp,  cố  nhiên  phần  đông  chướng  duyên  đều  nặng.  Nếu  chúng  ta  nghiệp 

nhẹ, tất đã sanh vào thời tượng pháp hoặc chánh pháp rồi. Nhưng không phải 

do tu hành nên phát sanh chướng nạn, mà đó là sức chuyển nghiệp, chuyển 

quả báo nặng thành quả báo nhẹ, chuyển quả báo đời sau thành quả báo hiện 

tại. Giả sử ta có mười phần nghiệp chướng, do công đức tu nên tiêu trừ được 

bảy phần, còn phát hiện ra ba phần. Và đáng lẽ quả báo ấy đến sau mới trả, 

nhưng  nhờ  sức  tu  niệm,  nên  chỉ  chịu  quả  nhẹ  trong  kiếp  này  để  mau  được 

giải thoát. 

Như Giới Hiền luận sư tiền kiếp là một vị quốc vương đem binh đi đánh dẹp 

các nơi, tạo nghiệp sát quá nhiều, đáng lẽ đến đời này sau khi hưởng phước 

thừa  rồi  chết,  sẽ  phải  bị  đọa  vào  địa  ngục.  Nhưng  nhờ  luận  sư  chí  tâm  tu 

hành  và  hoằng  dương  Phật  pháp,  nên  mỗi  ngày  ông  bị  một  cơn  bịnh  trạng 

như có nhiều lưỡi gươm vô hình đâm chém trong thân. Như thế trải qua hai 

năm bịnh mới dứt. Do duyên đó mà luận sư tiêu được nghiệp địa ngục, sanh 

lên cõi Đâu Suất Đà Thiên. Lại như ông Ngô Mao tiền nhân cũng tạo nghiệp 

sát,  đáng  lẽ  phải  đọa  làm  heo  bảy  kiếp  cho  người  giết.  Nhưng  nhờ  ông 

trường  trai  niệm  Phật,  nên  khi  thọ  số  mãn,  bị  giặc  đâm  bảy  dao  trả  nghiệp 

xong một lần, rồi được vãng sanh về Cực Lạc. Nói tóm lại, lời tục gọi đó là 

trạng thái dồn nghiệp. 

Tuy  nhiên, không phải  mỗi  người tu đều bị trả quả. Có người càng  tu càng 

có điểm tốt, càng được an thuận, không bị trở ngại chi. Đó là do vị ấy những 

kiếp  về  trước  không  tạo  nghiệp  chi  quá  nặng,  hoặc  đã  từng  tu  niệm  và  có 

nhiều căn lành. Nhưng luận theo phần đông, đại khái nếu không gặp những 

chướng  ngại  lớn,  cũng  vấp  phải  những  chướng  ngại  nhỏ.  Ngoài  những  trở 

ngại của ngoại duyên, lại còn có ba nguyên nhân phát sanh chướng nghiệp: 

1. Cứ theo tông Pháp  Tướng, trong tạng thức của ta có chứa  lẫn  lộn  những 

nghiệp chủng lành dữ. Khi niệm Phật hay tham thiền, ta huân tập hạt giống 

công  đức  vô  lậu  vào,  tất  các  nghiệp  chủng  kia  phải  phát  hiện.  Ví  như  một 

khu  rừng  rậm  nhiều  thú,  nếu  có  dân  cư  đến  khai  hoang,  tất  cây  cối  bị  đốn, 

các loài thú đều chạy ra. Cảnh tướng và phiền não chướng duyên do nghiệp 

chủng phát hiện cũng thế. Đây gọi là sức phản ứng của chủng tử nghiệp. 

2.  Có  những  vị  tu  hành  chẳng  am  tường  giáo  lý,  không  hiểu  những  tướng 

của nội tâm và ngoại cảnh đều như huyễn, chưa phát minh thế nào là chân và 

vọng,  nên  nhận  định  sai  lầm.  Do  đó  đối  với  cảnh  duyên  trong  ngoài  sanh 

niệm  tham  chấp,  vui  mừng,  thương  lo,  sợ  hãi,  mà  tự  gây  chướng  nạn  cho 

mình. 

3. Lại ví như người theo họa đồ đi tìm mỏ vàng, đường sá phải trải qua non 

cao, vực thẳm, đồng vắng, rừng sâu, bước hành trình tất phải nhiều công phu 

và gian lao khổ nhọc. Nếu người ấy không vững lòng, không biết tùy sức tùy 

hoàn cảnh  mà nhẫn nại uyển chuyển, tất phải thối lui. Hoặc có khi bỏ cuộc 

ghé vào một cảnh tạm nào đó, hay chết giữa đường. Lộ trình tu tập cũng thế, 

hành giả tuy y theo kinh giáo mà thật hành, song nếu không biết tùy sức tùy 

hoàn  cảnh  nhẫn  nại  uyển  chuyển,  sự  lập  chí  không  bền  lâu,  tất  sẽ  thất  bại. 

Chướng nạn đó cũng do chính mình gây ra. 

Trên đây là đại lược một ít nguyên nhân của các điều chướng ngại. 

---o0o--- 

Tiết 63 - Các Duyên Ma Khảo 

Những duyên  nghiệp khảo  đảo  gây chướng  ngại cho  người tu, có rất  nhiều 

chi tiết sai biệt. Nay chỉ xin tóm tắt đại cương qua sáu điểm: 

1.  Nội  Khảo:  -  Có  người  trong  lúc  tu  tập,  bỗng  khởi  lên  những  tâm  niệm 

tham lam, giận hờn, dục nhiễm, ganh ghét, khinh mạn, nghi ngờ, hoặc si mê 

dễ hôn trầm buồn  ngủ. Những tâm  niệm ấy đôi khi  phát  hiện rất  mãnh  liệt, 

gặp duyên sự nhỏ cũng dễ sanh cau có bực mình. Nhiều lúc trong giấc mơ, 

lại  thấy  các  tướng  thiện  ác  biến  chuyển.  Trong  đây  những  tình  tiết  chi  ly 

không  thể  tả  hết  được.  Gặp  cảnh  này,  hành  giả  phải  ý  thức  đó  là  do  công 

năng  tu  hành  nên  nghiệp  tướng  phát  hiện.  Ngay  lúc  ấy,  nên  giác  ngộ  các 

nghiệp tướng đều như huyễn, nêu cao chánh niệm, tự nhiên những tướng ấy 

sẽ lần lượt tiêu tan. Nếu không nhận thức rõ ràng, tất bị nó xoay chuyển làm 

cho  thối  đọa.  Tiên  đức  bảo:  "Chẳng  sợ  nghiệp  khởi  sớm,  chỉ  e  giác  ngộ 

chậm," chính là điểm này. Có người đang lúc dụng công, bỗng phát sanh tán 

loạn  mỏi  nhọc  khó  cưởng  nỗi.  Ngay  khi  ấy,  nên  đứng  lên  lễ  Phật  đi  kinh 

hành, hoặc tạm xả lui ra ngoài đọc một vài trang sách, sửa năm ba cành hoa, 

chờ cho thanh tĩnh sẽ trở vào niệm Phật lại. Nếu không ý thức, cứ cưởng ép 

cầu  cho  mau  nhứt  tâm,  thì  càng  cố  gắng  lại  càng  loạn.  Đây  là  sự  uyển 

chuyển trong  lúc dụng công,  ví  như thế  giặc quá  mạnh tợ  nước tràn,  người 

chủ soái phải tùy cơ, nên cố thủ chớ không nên ra đánh. Có vị tu hành, khi 

niệm  Phật  bỗng  thấy  cô  tịch  như  bản  đàn  độc  điệu  dễ  sanh  buồn  chán,  thì 

không ngại gì phụ thêm trì chú, quán tưởng, hoặc tụng kinh. 

Nhân tiện, xin thuật ra đây một việc để cho các bạn đồng tu thêm phần nhận 

thức. Có một nữ Phật tử đến chỗ bút giả buồn khóc thưa thật rằng: mỗi khi 

cô niệm Phật tụng kinh độ vài mươi phút là ngủ gục lúc nào không hay, có 

khi tiểu  tiện  ngay trước bàn Phật. Do đó cô sợ tội bỏ luôn không dám tụng 

niệm. Bút giả khuyên cô nên chuyên sám hối trong một thời gian. Quả nhiên 

ít lâu sau cô dứt hẳn nghiệp tướng ấy, lại nằm mơ thấy nhiều vỏ ốc, đập mỗi 

vỏ  ốc  ra  thấy  một  hạt  sen.  Cô  này  nghiệp  si  nặng,  vỏ  ốc  là  hiện  tướng  của 

nghiệp si, đập vỏ ốc thấy  hạt sen  là phá si  mê  mà thành tựu  nhân  lành  giác 

ngộ vãng sanh về cõi Phật. 

Lại có  một vị sa di trần thuật lại rằng: Cứ ít đêm chú nằm  mơ, thấy ba bốn 

mươi người cầm dao gậy đến đánh chém. Chú thay đổi trì Đại Bi rồi Chuẩn 

Đề chân ngôn đều không thành tựu, vì mỗi lần tụng độ ít biến là nhứt đầu cả 

ngày, uống thuốc cũng không khỏi. Biết mình nghiệp nặng, chú phát nguyện 

lạy  Tam  Thiên  Phật  để  sám  hối.  Nhưng  khi  lên  chùa  lễ  Phật  thì  thấy  một 

người tướng  mạo cao lớn hung dữ đến xô té không cho lạy. Do đó chú đến 

buồn  khóc  bảo:  Có  tội  thì  sám  hối  tu  hành,  nhưng  sám  hối  tu  hành  không 

được,  chẳng  biết  phải  làm  sao?  Bút  giả  nghe  xong  suy  nghĩ,  biết  vị  này 

nghiệp  sát  nặng,  mà  chú  Đại  Bi  cùng  Chuẩn  Đề  có  sức  phá  nghiệp  khá 

mạnh,  và tâm  nguyện  lạy  Tam  Thiên Phật  là điều  nguyện rộng  lớn. Đây  là 

lỗi ở chỗ chỉ biết cầu riêng phần mình mà không cầu cho các vong oan trái, 

và cách dụng công phá nghiệp không khéo uyển chuyển. Ví như người yếu 

bị  bịnh  phong  nặng,  đáng  lẽ  phải  dùng  các  vị  thuốc  nhẹ  như Phòng  Phong 

Kinh Giới lần lượt tiêu trừ, mà trái lại vì muốn cho mau lành, dùng đến các 

vị thuốc mạnh như Mã Tiền Bả Đậu để khu phong, tất con bịnh bị hành hạ 

chịu  không  nỗi.  Do  đó  bút  giả  khuyên  chú  mỗi  đêm  nên  thử  lạy  Tiểu  Sám 

Hối theo Kinh Pháp Hoa, rồi quì tụng Vãng Sanh hăm mốt biến, đoạn niệm 

Phật độ năm trăm câu để cầu tiêu tội, và nguyện cho các mối tiền oan được 

mau siêu thoát. Cứ hành trì như thế trong một thời gian, nếu thấy yên ổn, có 

thể  lần  lượt  tăng  thêm.  Chú  sa  di  y  theo  lời,  quả  nhiên  trạng  thái  ấy  dứt 

tuyệt. 

Trên  đây  là  những  nghiệp  tướng  khảo  đảo  bên  trong,  nếu  không  biết  giác 

ngộ uyển chuyển phá trừ, tất sẽ thành ra chướng nạn. 

2. Ngoại Khảo: - Đây là những chướng cảnh bên ngoài làm duyên khó khăn 

thối  đọa  cho  hành  giả.  Chứng  cảnh  đó  là  sự  nóng  bức,  ồn  ào,  uế  tạp,  hoặc 

chỗ  quá  rét  lạnh  hay  nhiều  trùng  kiến  muỗi  mòng.  Gặp  cảnh  này  cũng  nên 

uyển  chuyển,  đừng  chấp  theo  hình  thức,  chỉ  cầu  được  an  tâm.  Chẳng  hạn 

như ở cảnh quá  nóng  bức, chẳng  ngại  gì  mặc áo  tràng  mỏng  lễ Phật,  rồi ra 

ngồi chỗ mát mà trì niệm, đến khi xong lại trở vào bàn Phật phát nguyện hồi 

hướng. Hoặc gặp chỗ nhiều muỗi, có thể ngồi trong màn thưa mà niệm Phật. 

Như ở  miền bắc Trung  Hoa  vì thời tiết quá lạnh, các sư khi  lên chánh điện 

tụng kinh, cũng phải mang giày vớ và đội mũ cẩn thận. Có hàng Phật tử vì 

nhà  nghèo,  làm  lụng  vất  vả,  đi  sớm  về  khuya,  hoặc  nợ  nần  thiếu  hụt,  rách 

rưới đói lạnh, vợ yếu con đau, không có chỗ thờ cúng trang nghiêm. Trong 

hoàn cảnh ấy sự tu  tập thật ra rất khó, phải có sự  nhẫn  nại cố  gắng  như bà 

lão ăn xin niệm Phật, mới có thể thành công. Hoặc có người vì nhiều chướng 

nghiệp, lúc không tu thì thôi, khi sắp  vào  bàn  Phật  lại  nhức đầu chóng  mặt 

sanh đủ chứng bịnh, hay có khách viếng thăm và nhiều việc bất thường xảy 

đến.  Gặp  những  cảnh  như  thế,  phải  cố  gắng  và  khéo  uyển  chuyển  tìm 

phương  tu  hành.  Sự  cố  gắng  uyển  chuyển  tùy  trường  hợp  sai  biệt  mà  ứng 

dụng không thể nói ra hết được. Nên nhớ gặp hoàn cảnh bất đắc dĩ, phải chú 

trọng phần tâm đừng câu nệ phần tướng mới có thể dung thông. Cõi Ta Bà 

ác trược vẫn nhiều khổ lụy, nếu không có sức cố gắng kham nhẫn, tất sự tu 

hành khó mong thành tựu. 

3.  Nghịch  Khảo:  - Trên  đường  đạo,  nhiều  khi  hành  giả  bị  nghịch  cảnh  làm 

cho  trở  ngại.  Có  người  bị  cha  mẹ  anh  em  hay  vợ  chồng  con  cái  ngăn  trở 

hoặc phá hoại không cho tu. Có vị thân mang cố tật đau yếu mãi không lành. 

Có kẻ bị oan  gia  luôn theo đuổi tìm  cách  mưu  hại. Có  người bị  vu oan  giá 

họa,  khiến  cho  ngồi  tù  chịu  tra  khảo  hoặc  lưu  đày.  Có  vị  bị  sự  tranh  đua 

ganh ghét, hoặc bêu rao nhiều tiếng xấu xa, làm cho khó an khó nhẫn. Điều 

sau  này  lại  thường  xảy ra  nhiều  nhứt. Những cảnh  ngộ  như thế đều do sức 

nghiệp. Lời xưa từng nói: "Hữu bất ngu chi dự, hữu cầu toàn chi hủy." Câu 

trên hàm ý nghĩa: có những tiếng khen, những vinh dự bất ngờ, không đáng 

khen mà được khen; và có những sự kiện thật ra không đáng khinh chê, lại 

diễn thành cảnh khinh  hủy chê bai  trọn  vẹn. Để chứng  minh điểm  này,  bút 

giả xin thuật một vài việc nhỏ: 

Trước đây  vào thời Pháp thuộc, có  một  vị hòa  thượng được triều  đình  Huế 

ban cho bằng Tăng Cang, và phong tặng hiệu chùa là Sắc Tứ. Do đó đi đâu 

hòa thượng đều có xe ngựa và bê son tích trượng theo hầu, thậm chí lúc lên 

xuống đò cũng có người võng. Một tên du đảng thấy thế bất mãn chưởi thề, 

rồi tuyên ngôn để đến ngày rằm tháng bảy sẽ lên chùa xài mắng hòa thượng 

một trận trước mặt các tín đồ. Đến ngày ấy, tên du đảng sau khi uống rượu 

xong, ở trần vắt áo lên chùa, gặp dịp một người Phật tử đem con qui nhờ hòa 

thượng chú  nguyện thả  nơi ao sen. Thấy quang cảnh ấy, y  bỗng cảm động, 

trở về kêu đồng bọn lên chùa quy y, rồi từ đó đi đâu cũng khen hòa thượng 

là  bậc  hiền  lành  đạo  đức.  Cho  đến  việc  hầu  hạ  võng  giá,  y  cũng  nói  là  do 

thầy mình có phước. 

Lại  câu  chuyện  xảy  ra  cách  đây  không  lâu,  có  hai  Phật  tử  ở  xa  đến  viếng 

thăm  một  vị  thượng  tọa  đồng  hương  đã  từng  quen  thân  từ  trước.  Khi  đến 

chùa thì vị thượng tọa vừa đi khỏi cách đó độ mười lăm phút. Hai người gạn 

hỏi, ông thị giả nói thầy vừa đi khỏi; hỏi mấy vị khác, họ không biết bảo là 

mới thấy thầy ở đây. Chỉ một chút đó mà hai Phật tử ấy sanh lòng nghi ngờ 

vị thượng tọa không muốn tiếp mình, từ biệt luôn không đến chùa, rồi đi đâu 

cũng chê bai vị thượng tọa nọ gồm những điều không đức hạnh. 

Thật ra, cung cách của vị hòa thượng trên không đáng khen  mà được khen. 

Và hành động vô tâm của vị thượng tọa kể sau không có gì đáng chê, lại bị 

hiểu  lầm  khinh  hủy.  Thế  gian  cho  đó  là  điều  may  rủi,  thuyết  nhân  quả  nhà 

Phật nhận định là lúc nghiệp duyên tội phước hiện ra. Cổ thi có câu: 

Vẻ chi ăn uống sự thường. 

Cũng là tiền định khá thương lọ là. 

Một việc nhỏ đã như thế, thì tất cả các nghịch cảnh khác đều do túc nghiệp, 

hoặc  hiện  nghiệp  xui  khiến.  Khi  gặp  những  cảnh  này  hành  giả  chỉ  nên  ẩn 

nhẫn sám hối, chớ buồn phiền oán trách mà thối thất đạo tâm. 

4.  Thuận  Khảo:  - Có  người  không  gặp  cảnh  nghịch  mà  lại  gặp  cảnh  thuận, 

như cầu  gì được  nấy, nhưng sự thành công đều thuộc duyên ràng buộc chớ 

không  phải  giải  thoát.  Có  vị  khi  phát  tâm  muốn  yên  tu  bỗng  cảnh  danh  lợi 

sắc thanh chợt đến, hoặc nhiều người thương  mến muốn theo phụng sự gần 

bên. Thí dụ như người xuất gia khi phát tâm tu, bỗng có kẻ đến thỉnh làm tọa 

chủ  một  ngôi chùa  lớn;  hoặc  như người tại  gia  thì có thơ  mời  làm tổng, bộ 

trưởng,  hay  một  cuộc  làm  ăn  mau  phát  tài.  Đây  là  những  cảnh  thuận  theo 

duyên đời quyến rủ người tu, rồi dẫn lần đến các sự phiền toái khác làm mất 

đạo  niệm.  Người  ta  chết  vì  lửa  thì  ít,  mà  chết  vì  nước  lại  nhiều,  nên  trên 

đường tu cảnh thuận thật ra đáng sợ hơn cảnh  nghịch. Cảnh  nghịch đôi khi 

làm cho hành giả tỉnh ngộ dễ thoát ly niệm tham nhiễm, hoặc phẫn chí lo tu 

hành. Còn cảnh thuận  làm cho  người âm thầm thối đạo  lúc  nào không  hay, 

khi  bừng  tỉnh  mới  thấy  mình  đã  lăn  xa  xuống  dốc.  Người  xưa  nói:  "Việc 

thuận  tốt  được  ba.  Mê  lụy  người  đến  già."  Lời  này  đáng  gọi  là  một  tiếng 

chuông  cảnh  tỉnh.  Thế  nên  duyên  thử  thách  của  sự  thuận  khảo  rất  vi  tế, 

người tu cần phải lưu ý. 

5. Minh Khảo: - Đây là sự thử thách rõ ràng trước mắt mà không tự tỉnh ngộ. 

Chẳng hạn như một vị tài đức không bao nhiêu, nhưng được người bưng bợ 

khen  là  nhiều  đức  hạnh,  tài  năng,  có  phước  lớn,  rồi  sanh  ra  tự  kiêu  tự đắc, 

khinh thường mọi người, làm những điều càn dở, kết cuộc bị thảm bại. Hoặc 

một  vị  có  đủ  khả  năng  tiến  cao  trên  đường  đạo,  nhưng  bị  kẻ  khác  gàn  trở, 

như  bảo  ăn  chay  sẽ  bị  bịnh,  niệm  Phật  trì  chú  nhiều  sẽ  bị  đổ  nghiệp,  gặp 

nhiều  việc  không  lành,  rồi  sanh  ra  e  dè  lo  sợ,  thối  thất  đạo  tâm.  Hoặc  có 

những cảnh tự mình biết nếu tiến hành dễ rước lấy sự lỗi lầm thất bại, nhưng 

vì  tham  vọng  hay  tự  ái,  vẫn  đeo  đuổi  theo.  Hoặc  đối  với  các  duyên  bên 

ngoài, tuy biết đó là giả huyễn nhưng không buông bỏ được, rồi tự chuốc lấy 

sự buồn khổ vào tâm. 

Như có  một  vị sư đổ ra  nhiều công của  mướn thợ chẻ đá, thợ  mộc, thợ  hồ, 

xây cất  một cảnh chùa to  trên  núi.  Khi  ngôi tự viện  vừa  hoàn thành, thì sư 

cũng  vừa  kiệt  sức  mang  bịnh  nặng.  Lúc  sắp  chết,  ông  sai  đệ  tử  võng  đi 

quanh chùa rờ từ viên đá buồn khóc tiếc than! 

Lại  trước  đây  có  một  tăng  sĩ  địa  vị  trong  đạo  khá  cao,  tánh  tình  chân  thật 

rộng  rãi  ưa  bố  thí,  nhưng  vấp  phải  một  khuyết  điểm  là  hay  tự đắc  tự kiêu. 

Vài chánh khách thấy được chỗ đó, đem  một nhà tướng sĩ đến  giả  vờ thăm 

chơi,  rồi  thuận  tiện  nhìn  qua  khen  sư  nhiều  phước  tướng,  tất  được  vô  số 

người ủng hộ, danh vọng càng thành đạt tiến cao. Ông ấy lại nói thêm, nếu 

sư thích hoạt động, sẽ thành một tay lãnh tụ, và như ở ngoài đời có thể làm 

đến tổng thống. Sư nghe xong tuy khiêm nhường đôi tiếng, nhưng lộ vẻ cực 

kỳ hoan hỷ. Nhân đó, các chánh khách than vản thời thế, thương dân chúng 

khổ não, vận nước suy đồi, rồi dần dà thuyết phục lôi cuốn sư vào một cuộc 

vận  động  chánh  trị.  Và  cũng  bởi  đó,  sư  bị  tai  nạn  trong  một  thời  gian  khá 

lâu. 

Thế nên kẻ dễ dãi nhẹ dạ thường hay bị phỉnh gạt. Khi chưa diệt được tham 

vọng dễ bị người khác dùng tiền tài, sắc đẹp hoặc danh vị cuốn lôi. Cho đến 

nếu  còn  tánh  nóng  nảy  khí  khái,  tất  dễ  bị  người  khích  động,  gánh  vác  lấy 

những việc phiền phức vào thân. Đây là những cạm bẩy của đời mà cũng là 

của  đạo,  xin  nêu  ra  để  khuyên  nhắc  cùng  nhau,  nếu  không  dè  dặt  những 

điểm đó, sẽ vương vào vòng chướng nghiệp. Đối với những duyên thử thách 

như thế, hành giả phải nhận định cho sáng suốt, và sanh lòng quả quyết tiến 

theo đường lối hợp đạo mới có thể thắng nó được. 

6. Ám Khảo: - Điều này chỉ cho sự thử thách trong âm thầm không lộ liễu, 

hành giả nếu chẳng khéo lưu tâm, tất khó hay biết. Có người ban sơ tinh tấn 

niệm Phật, rồi bởi gia kế lần sa sút, làm điều chi thất bại việc ấy, sanh lòng 

lo  lắng  chán  nản  trễ  bỏ  sự  tu.  Có  vị công  việc  lại âm thầm  tiến triển thuận 

tiện rồi ham mê đeo đuổi theo lợi lộc mà quên lãng đường lối tu hành. Có kẻ 

trước tiên siêng  năng tụng  niệm, nhưng  vì thiếu sự kiểm điểm, phiền  não ở 

nội tâm mỗi ngày tăng thêm một ít, lần lượt sanh ra biếng trễ, có khi đôi ba 

tháng  hay  một  vài  năm  không  niệm  Phật  được  một  câu.  Có  người  tuy  sự 

sống  vẫn điều  hòa đầy đủ,  nhưng  vì thời cuộc  bên  ngoài biến chuyển, thân 

thế  nhà  cửa  nay  đổi  mai  dời,  tâm  mãi  hoang  mang  hướng  ngoại,  bất  giác 

quên bỏ sự trì niệm hồi nào không hay. 

Trên đây đều  là ảnh  hưởng diễn biến của nghiệp thiện ác, nhưng  nó có sức 

thầm lôi cuốn hành giả làm cho bê trễ sự tu trì, nên gọi là "khảo". Khi  mới 

tu,  ai  cũng  có  một  điểm  hảo  tâm,  nhưng  lần  lượt  bị  những  duyên  nghiệp 

trong  ngoài,  một  trăm  người  đã  rớt  hết  chín  mươi  chín.  Lời  xưa  nói:  "Tu 

hành  nhứt  niên  Phật  tại  tiền,  nhị  niên  Phật  tại  tây  thiên,  tam  niên  vấn  Phật 

yếu  tiền."  Câu  này  có  ý  nghĩa:  sự  tu  hành  năm  đầu  Phật  như  ở  trước  mặt, 

năm thứ hai Phật đã về tây, sang năm thứ ba ai  muốn hỏi đến Phật hay bảo 

niệm Phật, phải trả tiền mới chịu nói tới, hoặc niệm quá ít câu. Lời ngụ ngôn 

này cũng chỉ vào những điểm ở trên, hành giả cần phải lưu tâm chú ý. 

---o0o--- 

Mục B. Phương Thức Hóa Giải Chướng Duyên 

Tiết 64 - Lời Khuyên Dạy Của Cổ Đức 

Khi  mới  vào  chùa,  bút  giả  nghe  được  một  truyền  thuyết  bao  hàm  ẩn  ý,  mà 

không biết có đúng  với  nguyên  ngữ chăng, và phát  xuất từ đâu? Câu ấy  là: 

"Phật cao nhứt xích, ma cao nhứt trượng, Phật cao nhứt trượng, ma cao quá 

trượng đầu, Phật cao siêu quá trượng đầu,  ma quy  hàng Phật." Ý nghĩa câu 

này  là: "Phật cao  một thước,  ma cao  một trượng. Phật cao  một trượng ,  ma 

cao  khỏi  đầu  trượng;  nếu  Phật  cao  vượt  khỏi  đầu  trượng  nữa,  ma  sẽ  quy 

hàng Phật." Suy gẫm theo câu trên, người tu phải làm sao cho ông Phật của 

mình  cao  hơn  con  ma,  nếu  chẳng  thế  tất  bị  ma  chướng  đánh  đổ.  Cho  nên 

trong làng tu, những kẻ bị thối bại không nên đổ cho hoàn cảnh, hoặc phiền 

trách ai, chỉ trách tại ông Phật của mình thua con ma mà thôi. Nếu cố gắng 

giữ vững chí nguyện, ma chướng sẽ tiêu trừ. Vì biết trên đường tu có nhiều 

chướng  ngại,  khi  xưa  đức  Đạt  Ma  Tổ  Sư  đã  nói  bốn  hạnh  để  làm  phương 

châm tiến đạo cho  hàng đệ tử. Bốn  hạnh ấy  là:  Báo Oan  Hạnh, Tùy Duyên 

Hạnh, Xứng Pháp Hạnh và Vô Sở Cầu Hạnh. 

1. Sao gọi là Báo Oan Hạnh? - Chúng ta từ trước đến nay luân hồi trong sáu 

nẻo, mỗi đời đều gây nghiệp trái hoặc ân hoặc oán, từ việc nhỏ đến việc lớn, 

có thể nói là vô lượng vô biên. Cho nên khi ta hành đạo, tuy nhờ công đức tu 

tập tiêu trừ  một phần  nào,  nhưng các  nghiệp chưa tan, tất phải  lần  lượt đền 

trả. Như người thường đau yếu hoặc tàn tật, do kiếp trước đã tạo nghiệp sát 

sanh.  Người  bị  nhiều  tiếng  thị  phi  khen  chê,  do  kiếp  trước  ỷ  thông  minh 

quyền thế xem rẻ người, hoặc đã tạo nghiệp hủy báng. Người bị nghèo khổ 

thiếu  hụt, do kiếp trước không có  lòng  xót thương tu  hạnh bố thí. Người bị 

gông cùm tra khảo tù đày, do kiếp trước hay trói buộc, đánh đập, giam nhốt 

chúng  sanh.  Kẻ  bị  cô  độc  lẻ  loi  thiếu  người  phụ  trợ,  do  kiếp  trước  không 

hoan hỷ kết duyên với mọi người. Những nghiệp như thế vô lượng vô biên, 

ngày  nay  tu  hành  khi  bị  oan  trái  đến,  phải  an  lòng  nhẫn  nại  chịu  đền  trả, 

không  nên  oán  trách  buồn  phiền.  Nơi  kiếp  luân  hồi,  chúng  sanh  đều  có  ăn 

uống  cùng  gia  đình  đôi  bạn,  nên  trong  các  nghiệp  duy  có  nghiệp  sát  và 

nghiệp  ái  là  nặng  nhứt.  Cổ  đức  đã  than:  "Bể  nghiệp  mênh  mang,  khó  đoạn 

không chi hơn ái dục. Cõi trần man mác, dễ phạm duy chỉ có sát sanh!" 

- Bút giả từng nghe một Phật tử Bắc Việt thuật lại câu chuyện, vì lâu quá chỉ 

nhớ phần đại khái, quên mất tên họ địa chỉ của người trong cuộc. Phật tử ấy 

nói: "Có một vị sư nguyên là thầy giáo, vì tỉnh ngộ cảnh thế phù du, nên lên 

tịnh tu trên núi. Trải một thời gian, vị sư được chư thần mách bảo rằng: Ông 

có  duyên  nợ  mười  chín  năm  với  một  cô  tên  họ  là  thế,  nay  tuy  đã  tu  hành 

không  nên  kết  duyên  chồng  vợ,  nhưng  phải  xuống  núi  dạy  dỗ  giác  ngộ  cô 

kia, trả xong mối nợ tiền khiên đúng như thời hạn ấy, rồi trở lên núi tu hành 

mới có thể thành công. Vị sư y lời xuống núi, quả nhiên gặp một cô tên họ 

đúng như chư thần đã bảo, cảm  mến đeo đuổi. Sư khuyên nhủ dạy đạo cho 

cô,  trả  xong  y  theo  thời  hạn  rồi  lên  núi.  Lúc  lâm  biệt  cô  ấy  vẫn  còn  quyến 

luyến khóc lóc." Đây là sự trả nợ nần về nghiệp ái. 

Nơi  truyện  Quần  Tiên,  nhân  tiết  trung  thu  chàng  văn  sĩ  Vân  Tiêu  lên  núi 

chơi.  Trong  đêm  rằm,  chàng  mục  kích  chư  tiên  nương  mây  cởi  hạt  giáng 

xuống  một  tòa  thạch  bàn,  bày  tiệc  trái  ngon  rượu  quí,  vừa  đàn  ngâm  hát 

rằng: 

Đêm thu một khắc một chầy 

Vầng trăng khéo rọi cảnh này sơn âm! 

Nghiêng bầu hỏi bạn đồng tâm 

Hằng Nga khuất bóng biết tìm nơi đâu? 

Bên  tiên  nữ có  một  nàng  tên  là  Thái  Loan,  sắc  đẹp  dịu  dàng,  ca  ngâm  hay 

nhất, làm cho Vân Tiêu tuy ẩn bóng rình nghe, cũng bàng hoàng xúc động. 

Giây lát sau, một vị lão tiên uống rượu xong, ca rằng: 

Hữu duyên tương hội tại tiên đàn 

Ưng đắc Vân Tiêu giá Thái Loan! 

Nghe hai câu ấy, Vân Tiêu phải chường mặt ra dự vào đàn tiên. Chư tiên bảo 

Thái Loan tiên nữ còn trần duyên với Vân Tiêu mười ba năm, truyền đồng tử 

đem  sổ  ra  xóa  bỏ  tiên  tịch.  Và  sau  mười  ba  năm  sống  với  Vân  Tiêu,  trần 

duyên đã mãn, Thái Loan dùng phép ẩn thân bay về non tu lại. Cho nên chư 

tiên vẫn còn ở trong vòng nhân duyên kiếp quả. 

Về nghiệp sát, như Sư Tử tôn giả bên „n Độ và Thần Quang nhị tổ ở Trung 

Hoa  tuy  đều  đắc  đạo,  nhưng  ngày  kết  liểu  vẫn  phải  an  nhiên  chịu  chém  để 

đền  nợ  mạng.  Lại  như  ngài  Mục  Kiền  Liên  tuy  đắc  quả  A  La  Hán,  thần 

thông bậc nhất trong hàng Thanh Văn, nhưng vì muốn trả túc nghiệp, nên để 

bọn  hung  đồ  dùng  đá  gậy  liệng  đánh  cho  đến  chết,  thi  hài  lại  bị  vùi  trong 

hầm  phẩn.  Đức  Phật  thấy  thế  thương  xót,  sai  đệ  tử đem  thây  Ngài  lên  tắm 

rửa sạch sẽ, xoa ướp dầu thơm, rồi đem đi trà tỳ thâu lấy xá lợi. Và như thái 

tử nước An Tức xuất gia tu hành đắc đạo, dùng Túc Mạng Trí thấy mình còn 

nghiệp  trái  sát  sanh,  nên  ba  phen  chuyển  kiếp  đến  xứ  Lạc  Dương  ở  Trung 

Hoa trả nợ mạng ba lần. Kiếp sau rốt, ngài là sa môn An Thế Cao. 

Cho nên trên đường tu đâu biết ai là toàn vẹn, ta không nên tự mãn mà khinh 

thường  người.  Bởi  nghiệp  trái  của  chúng  sanh  rất  nhiều,  có  khi  đền  trả  hết 

lớp  này  lại  đến  lớp  khác.  Nhiều  vị  xem  dường  rảnh  rang  không  oan  trái, 

nhưng chưa hẳn là không có, chỉ vì chưa đến thời tiết nhân duyên đền trả đó 

thôi. Muốn dứt oan khiên ta phải an nhẫn sám hối và cố gắng tu hành để diệt 

trừ.  Thi  sĩ  Nguyễn  Du  có  lẽ  đã  tin  sâu  về  thuyết  nghiệp  báo  và  sự  cải  tạo 

nhân quả của nhà Phật, nên mới có câu: 

Đã mang lấy nghiệp vào thân 

Cũng đừng trách lẫn trời gần trời xa 

Có trời mà cũng có ta... 

Lời này đã được nhiều bậc thức giả công nhận. 

2.  Thế  nào  là  Tùy  Duyên  Hạnh?  -  Đây  là  nói  sự  an  phận  tùy  duyên  của 

người  tu  cảnh  nào  sống  theo  cảnh  ấy.  Như  cảnh  giàu  sang  tùy  theo  giàu 

sang,  cảnh  nghèo  hèn  tùy  theo  nghèo  hèn,  cảnh  man  rợ  tùy  theo  man  rợ, 

cảnh  hoạn  nạn  tùy  theo  hoạn  nạn,  cho  đến  cảnh  thạnh  suy,  họa  phước,  đắc 

thất,  thị  phi...  cũng  đều  như  thế.  An  phận  tùy  duyên  đây,  là  giàu  sang  mà 

không tự đắc kiêu căn, nghèo hèn hoạn nạn mà không buồn rầu đổi chí. Tại 

sao thế? Vì tất cả cảnh thạnh suy họa phước đều như huyễn, chỉ tùy nghiệp 

hiện lên một thời gian rồi diệt, có chi đáng tham luyến nản buồn? 

Khi xưa, đức Khổng Tử và đồ đệ bị giặc vây giữa nước Trần nước Thái, thầy 

trò  tuyệt  lương  đã  bảy  ngày,  song  Ngài  vẫn  khảy  đàn  tươi  cười.  Tử  Cống 

hỏi: "Tại sao gặp hoàn cảnh sống chết không định ngày, mà phu tử hãy còn 

vui cười được?" Ngài đáp: "Việc gì ta đã cố gắng làm hết sức ta mà xảy ra 

như  vậy,  là  mạng  trời,  buồn  rầu  thương  khóc  nào  có  ích  chi?"  Như  đức 

Khổng  Tử  có  thể  gọi  là  bậc  thánh  tri  mạng,  luôn  luôn  bình  tĩnh  sáng  suốt, 

không bị bối rối đổi  thay trước  mọi  hoàn  cảnh. Người tu  nên  như thế, phải 

xem ruộng vườn, nhà cửa, quyến thuộc, tài sản đều là duyên giả tạm, không 

vì nó mà quyến luyến bận tâm, mới có thể tiến lên đường giải thoát. 

3.  Sao  gọi  là  Xứng  Pháp  Hạnh?  -  "Pháp"  đây  là  Chân  Như  pháp,  đối  với 

người tu Tịnh Độ là Niệm Phật Tam Muội. Người tu Thiền khi đi đứng nằm 

ngồi,  tâm  phải  xứng  hợp  với  pháp  Chân  Như,  như  nước  hòa  nước,  tợ  hư 

không  hợp  với  hư không.  Hành  giả tu Tịnh Độ cũng  thế, tâm  lúc  nào cũng 

trụ nơi câu niệm Phật. Cổ đức bảo: "Nếu tạm thời không trụ nơi chánh định, 

tức đồng  như người đã chết."  Bởi không  trụ được  nơi chánh định, tức  là bị 

trần  cảnh  đoạt.  Bị  trần  cảnh  cướp  đoạt  lôi  cuốn,  thì  pháp  thân  huệ  mạng 

không còn. Cho nên người tu Tịnh Độ nếu thường trụ nơi câu niệm Phật, thì 

tâm địa  lần  lần  lặng  yên sáng suốt, cảm  thông  với Phật, chắc chắn sẽ được 

vãng sanh. 

4. Thế nào là Vô Sở Cầu Hạnh? - Đạo là chỉ cho tâm hạnh trong sạch không 

mong  cầu  điều  chi.  Bởi  tất  cả  pháp  đều  như  huyễn,  sanh  rồi  diệt,  diệt  lại 

sanh,  có  chi  chân  thật  để  mong  cầu?  Vả  lại  pháp  thế  gian  đều  tương  đối, 

trong họa có phước, trong phước có họa, nên người trí vẫn bình thản, ở cảnh 

thạnh suy họa phước đều không động tâm. Thí dụ: một tăng sĩ khi ẩn tu nơi 

am tranh vắng vẻ, sự sống hẩm hiu, ít người thăm viếng, duyên đời tuy suy 

nhưng  đạo  lại  thạnh.  Ít  lâu  sau,  nếu  có  người  đạo  tâm  hay  biết  tới  cúng 

dường, lần lần lập nên chùa lớn, tăng chúng tập trung về đông đảo, chừng ấy 

phước duyên tuy thạnh nhưng phần giải thoát lại suy, bởi vị ấy mắc bận tâm 

lo ứng phó công việc bên ngoài. Lẽ họa phước ẩn nương nhau cũng như thế. 

Cho  nên  tâm  hạnh  của  người  tu  là  không  cầu  việc  ác,  hay  cầu  làm  chúng 

sanh, cũng  không cầu điều thiện,  hoặc cầu thành  Phật. Có  người  hỏi:  "Nếu 

niệm  Phật  không  cầu  vãng  sanh,  không  cầu  phước  huệ  viên  mãn  để  thành 

Phật, thì làm sao tu tiến?" Đáp: "Bởi Phật là chơn không, càng cầu lại càng 

xa càng  mất." Vì thế Kinh Pháp Hoa nói: "Giả sử có vô số bậc Thanh Văn, 

Duyên Giác cho đến hàng Bất Thối Bồ Tát, trong vô lượng kiếp suy nghĩ tìm 

cầu, cũng không thấy  hiểu được thật trí của Phật." Về sự  vãng sanh, thì  lối 

cầu của  người tu  là cầu  mà không cầu, không cầu  mà cầu. Sự  ứng dụng ấy 

như  mặt  gương sáng trong, khi  hình đến thì chiếu soi,  hình đi,  lại  lặng  yên 

rỗng suốt. Giữ sự thấy biết tìm cầu thì lạc vào vọng tưởng, không thấy biết 

tìm cầu nào khác gì gỗ đá vô tri!" Nói rộng ra, hạnh Vô Sở Cầu đây gồm cả 

ba môn: Không, Vô Tướng, Vô Nguyện vậy. 

Nếu  người  tu  giữ  theo  bốn  hạnh  của  đức  Đạt  Ma  Tổ  Sư  đã  dạy,  thì  có  thể 

bình thản trước mọi chướng duyên. 

---o0o--- 

Tiết 65 Cách Giữ Vững Tâm Không Thối Chuyển 

Trong  luận  Niệm  Phật  Bảo  Vương  Tam  Muội  có  thuyết  minh  về  Thập  Bất 

Cầu  Hạnh,  nghĩa  là  mười  hạnh  không  cầu,  để  phá  mười  điều  chướng  ngại 

lớn. Mười điều chướng ngại này gồm nhiếp tất cả chướng ngại. Cho nên nếu 

nắm  vững  mười  hạnh  không  cầu  đây,  thì  tất  cả  chướng  ngại  đều  phải  tiêu 

tan. Mười hạnh ấy là: 

1. Thân không cầu không bịnh. Thân không đau bịnh thì tham dục dễ sanh. 

Tham dục sanh thì phá giới thối đạo. 

2. Cuộc đời không cầu không hoạn nạn. Đời không hoạn nạn, thì kiêu xa dễ 

khởi.  Khi  lòng  kiêu  mạn  xa  hoa  khởi  lên,  sẽ  khinh  dễ  đè  lấn  tất  cả  mọi 

người. 

3. Tu tâm không cầu không chướng ngại, tâm không chướng ngại thì sự học 

sẽ  vượt  bậc.  Học  vượt  bậc  tất  có  lỗi  chưa  được  cho  là  mình  đã  được,  đã 

thông suốt. 

4. Lập hạnh không cầu không bị ma chướng. Hạnh không ma chướng thì sức 

thệ  nguyện  không  bền  chắc.  Nguyện  không  bền  chắc  sẽ  có  lỗi  chưa  chứng 

cho là mình đã chứng. 

5. Mưu sự không cầu dễ thành tựu. Sự dễ thành tựu thì sanh niệm khinh lờn. 

Niệm  khinh  lờn  sanh,  tất  mang  lỗi  tự  đắc  cho  rằng  mình  đủ  đức  hạnh  tài 

năng. 

6. Giao hảo không cầu mình được lợi ích. Mình được ích lợi thì hư mất đạo 

nghĩa. Đạo nghĩa hư mất, tất chỉ thấy lỗi của người. 

7. Đối với người không cầu được sự thuận thảo. Người thuận thảo thì mình 

dễ tự kiêu. Và lòng đã kiêu căn, tất chỉ thấy phần phải của mình. 

8. Làm ơn không cầu báo đáp. Cầu báo đáp thì lòng có chỗ tính toan. Đã có 

tính toan tất sẽ ham lợi khoe danh. 

9. Thấy lợi không cầu mình được phần. Cầu được phần thì lòng si nổi động. 

Khi lòng si nổi dậy, tất sẽ bị mối lợi nhơ làm tiêu hủy thanh danh. 

10.  Bị  oan  ức  không  cầu  biện  minh.  Cầu  biện  minh  thì  lòng  nhơn  ngã  còn 

chưa dứt. Tâm nhơn ngã thị phi chưa dứt, tất mối oán hận sẽ từ đó nảy sanh 

ra nhiều. 

Suy qua các điểm trên, ta thấy cuộc đời đầy nỗi chướng ngại, mà có thể khái 

quát lại trong 10 điều: 

1. Thân đau bịnh 

2. Gặp hoạn nạn 

3. Sự tu học bị ngăn trở 

4. Khi lập hạnh ma chướng phá 

5. Mưu sự thất bại 

6. Bạn bè phản phúc lãnh đạm 

7. Nhiều kẻ chống đối 

8. Làm ơn mắc oán 

9. Người mưu chiếm lợi danh 

10. Chịu nỗi oan ức 

Trong  mười  điều  này,  luận  Bảo  Vương  Tam  Muội  đã  dùng  mười  hạnh 

không cầu để phá trừ. Thế thì trong phước có họa, trong họa có phước, trong 

thông có  ngại, trong  ngại có thông.  Vì  hiểu  lẽ  này  nên các bậc  tu  hành khi 

xưa  đã  dùng  "sự  chướng  ngại  làm  duyên  tiến  đạo."  Tiên  đức  có  bảo:  "Vô 

nhơn kiến xúc, đạo quả nan thành!" Câu này có nghĩa: "Nếu không bị người 

làm xúc não, tất đạo quả của  mình khó thành tựu." Bởi sự khinh hủy chưởi 

mắng, giá họa vu oan, và mọi chướng ngại khác là "cái mức để đo lường đạo 

lực  của  người  tu."  Nếu  gặp  những  chướng  duyên  đó  mà  vẫn  nhẫn  nại  an 

nhiên được, tất chứng tỏ  người ấy đã tu tiến đến  mức khá cao. Bằng chẳng 

thế, làm sao đo lường được mức tu tiến của mình? Thật ra không phải người 

tu  mong  cầu  sự  chướng  ngại,  mà  vì  đường  đạo  đầy  nổi  bất  trắc  khó  khăn, 

nên  cần  luôn  luôn  cảnh  giác  đặt  mình  trước  mọi  nỗi  chướng  duyên,  để  khi 

lâm  cảnh  vẫn an  nhiên không  rối động. Diệu  Hiệp đại sư  bảo:  "Mười  hạnh 

trên, duy người trí huệ hùng tâm mới áp dụng nỗi. Nếu biết xét soi giác ngộ, 

giữ  vững  mười  điều  này,  thì  tuy  vào  cảnh  giới  ma  không  bị  ma  làm  thối 

chuyển. Dù cho ở trong cảnh sắc thinh, danh lợi, thương ghét, thị phi, thạnh 

suy, đắc thất... vẫn được an nhiên." 

Cho  nên  nếu  không  biết,  thì  tất  cả  sự  tốt  đẹp  thuận  lợi  có  thể  thành  duyên 

chướng  đạo.  Như  xét  thấu  tất  cả  bịnh  khổ  cùng  ma  chướng  đều  giả  dối 

không căn, tất nó cũng không làm chi được. Đối với  mười điều trên, lối xử 

dụng của bậc trí lực là: 

1. Lấy bịnh khổ làm thuốc hay. 

2. Lấy hoạn nạn làm giải thoát. 

3. Lấy chướng ngại làm tiêu dao. 

4. Lấy các ma làm bạn pháp. 

5. Lấy việc khó làm an vui. 

6. Lấy bạn xấu làm giúp đỡ. 

7. Lấy kẻ nghịch làm vườn hoa. 

8. Lấy sự quên việc thi ân như quên bỏ chiếc dép rách. 

9. Lấy thanh đạm làm giàu sang. 

10. Lấy sự oan ức làm duyên tiến đạo. 

Xem đây suy rõ sự hay dở đắc thất vẫn tùy tâm. Thế nên, người mới tu rất sợ 

chướng duyên, bậc tu  lâu có khi  lại  muốn  thử đương đầu  với chướng cảnh. 

Xin thuật ra đây một đôi chuyện để làm tỷ lệ: 

Thuở xưa, ngài Thần Quang sau khi đắc pháp với tổ Đạt Ma, liền khuất thân 

đi làm mướn, như bửa củi, giã gạo hoặc gác cửa cho người. Có kẻ đến hỏi: 

"Ngài  là  bậc  kế  truyền  Tổ  vị,  sao  lại  thấp  mình  đi  làm  những  việc  tầm 

thường như thế?" Ngài đáp: "Ta muốn hàng phục cái tâm của ta, chẳng phải 

chỗ ông biết!" 

Lại một vị tiên là Lưu Trường Sanh sau khi đơn thành, xuất thần bay lên chỗ 

bà Diêu Trì Kim Mẫu, thấy chư tiên nữ dung sắc cực kỳ xinh đẹp khó tả khó 

họa, ông liền động tâm. Kim Mẫu quở rằng: "Ngươi tuy thành đạo, mà niệm 

sắc ái chưa tiêu, làm sao xứng đáng liệt vào hàng tiên phẩm?" Trường Sanh 

hổ thẹn, trở xuống cõi nhân gian, dùng phép điểm đá hóa vàng, vào chỗ lầu 

xanh mướn năm bảy cô dâm nữ đẹp nhất, cùng nhau chung sống. Trong hai 

năm trời ông nằm gần các cô dâm nữ lõa thể để luyện trừ niệm sắc dục. Khi 

xét thấy mình tâm đã bất động, ông bảo các cô ấy làm bánh, rồi để bánh trên 

bụng  vận  lửa  đơn  điền  nướng  chín,  đem  đãi  các  cô,  nói  đạo  khai  ngộ  cho, 

xong mới cỡi mây bay đi. 

Để so sánh về các hạnh tu, xin kể tiếp thêm vài chuyện: 

- Một sư cô nọ muốn dứt trừ lỗi lầm, nguyện kiết thất và tịnh khẩu trong ba 

tháng. Buổi chiều kia, cô đang ngồi bên cửa sổ lần chuỗi niệm Phật. Có ông 

đạo  trông  thấy  liền  nói  chuyện  với  người  bạn,  bảo  cô  nhiều  nghiệp,  nhiều 

tánh  xấu.  Cô  nghe  nóng  giận  đỏ  mặt,  nhưng  vẫn  làm  thinh  tiếp  tục  niệm 

Phật.  Giây  lát  ông  đạo  bảo:  "Tôi  rình  thấy  cô  này  lấy  một  ông  ở  bên  hàng 

xóm." Cô giận quá, nhịn không được nói lớn tiếng lên: "Huynh nói tôi lấy ai 

phải xác nhận lại, chớ tôi không chịu bỏ qua vụ này đâu?" Ông đạo cả cười 

đáp: "Đó là tôi cố ý thử cô mà thôi. Cô đã nguyện tịnh khẩu sao lại còn nói 

chuyện? Vả lại tịnh khẩu là cốt để tịnh tâm, mà cô tịnh tâm không được, thì 

tịnh khẩu có ích gì?" Sư cô ấy nghe xong chợt tỉnh ngộ, hổ thẹn làm thinh. 

- Một độ  nọ bút  giả  về Phật  Học Viện  Huệ Nghiêm,  gặp  ngài  tọa chủ chùa 

Thuyền Lâm. Trong khi đàm đạo ngài thuật chuyện rằng: "Trước kia ở ngoài 

Trung có  một  vị sư tu thiền khá công phu,  mỗi  lần có  thể  ngồi  lâu đến sáu 

bảy  giờ.  Có  lẽ  muốn  dứt  trừ  nhiễm  duyên,  sư  thường  lẫn  tránh  người  nữ, 

thậm  chí  cô  nào  đến  viếng  chùa  rồi  về,  ông  cũng  xách  nước  quét  rửa  chỗ 

ngồi của cô ấy. Thời  gian sau, sư đến ở trọ chùa Thập  Tháp tại  Bình Định. 

Một  buổi  sáng,  đang  khi  tọa  thiền  trong  liêu,  sư  bỗng  la  lên  rồi  chạy  ra 

ngoài. Hòa thượng Thập Tháp hỏi lý do, sư đáp: "Tôi đang tham thiền bỗng 

thấy một người nữ xinh đẹp đến ôm cổ." Nói xong chiều lại sư mệt mỏi nằm 

bịnh, gọi hòa thượng Thập Tháp vào bảo: "Ngài phải làm sao cưới gấp cho 

tôi  một  cô  vợ,  bằng  không  bắt  đầu  từ  chiều  nay  tôi  sẽ  tuyệt  thực  cho  đến 

chết?" Cụ Thập Tháp cho gọi một bà Phật tử tín cẩn đến bàn luận, bà ấy bảo: 

"Để con  về  gọi đứa tớ  gái của con, bảo  nó  giả  vờ chịu  đỡ để dẫn dụ sư ăn 

uống cho mạnh rồi sẽ hay." Sáng hôm sau, hòa thượng đưa cô tớ gái vào và 

bảo: "Tôi đã bàn định  xong, có cô  này ưng chịu  làm  vợ của Ngài đây."  Sư 

nghe nói mở mắt ra nhìn, nắm tay cô tớ gái vuốt ve một hồi rồi tắt hơi." 

Trong  hai  đoạn  trên,  ta  thấy  sư  cô  nọ  muốn  phá  phiền  não,  song  chỉ  theo 

hình thức mà thôi. Còn ngài Thần Quang biết tất cả phiền não đều không, và 

cội  gốc  do  nơi  tâm  chấp  ngã,  nên  mới  giả  làm  kẻ  thấp  hèn  chịu  người  sai 

mắng,  để  xem  tâm  nhơn  ngã  thị  phi  còn  động  chăng  đặng  dứt  trừ.  Và  Lưu 

Trường Sanh muốn diệt niệm sắc ái, dám dõng mãnh đi ngay đến chỗ nữ sắc 

mà  quán  phá.  Vị  sư  kia  bởi  chưa  hiểu  sắc  là  không,  quá  kiêng  sợ  nữ  sắc, 

trong tâm còn chấp ngại hình thức, kết cuộc lại bị loại sắc ma làm hại. Nhớ 

lại hồi năm 1960 có các Phật tử đem tờ báo Tiếng Chuông đến, chỉ hình nhà 

sư Nhật Bản bắt tay một kỷ nữ lõa thể, chỉ còn mặc chiếc quần nhỏ, và phê 

bình là lối tu tân thời trái với đạo lý. Bút giả đã giải thích: "Chớ hiểu lầm, đó 

là  lối  nghiệm  tâm  của  các  thiền  sư  Nhật  Bản,  để  xem  mình  đối  với  nữ sắc 

còn động chăng? Nếu chưa được như như bất động, họ sẽ trở về tu lại. Vị sư 

này cũng đã thiền định đến mức khá cao rồi, mới dám làm như thế." 

Để  kết  luận,  bậc  trí  lực  chẳng  những  không  ngại  chướng  duyên,  mà  còn 

mượn chướng  duyên để tu tiến. Các  vị ấy  không còn chấp  nê  hình thức,  vì 

hình thức chỉ là phương tiện mà nội tâm mới là cứu cánh. 

---o0o--- 

Mục C. Những Gương Về Sự An Nhẫn 

Tiết 66 - Sự An Nhẫn Của Cư Sĩ Tiền Vạn Dật 

Tiền Vạn  Dật, tự  là Dực Sơn, quê ở  Thường Thục, trấn Mai  Lý,  người đời 

nhà Thanh bên Trung Hoa. Buổi thiếu thời, Vạn Dật theo gia nghiệp, chuyên 

bán rượu. Sau ông đổi nghề, giới sát tu tịnh nghiệp, hết sức sửa đổi lỗi lầm 

trước.  Vạn  Dật  chỉ  có  một  trai,  chẳng  may  bị  bịnh  lao,  niệm  Phật  mà  qua 

đời. Người  láng  giềng chê cười, bảo tại  lo tu  hành  nên con chết. Ông  nghe 

nói mỉm cười, vẫn an nhiên thờ Phật như cũ. 

Một đêm,  lửa bén cháy  nhà, Vạn Dật chắp tay  ngửa  mặt trên  hư không  vái 

rằng:  "Nghiệp con  nặng, đáng chịu thiêu  hủy  gia sản,  nguyện  xin đừng tổn 

thương đến những nhà gần bên." Sau khi lửa tắt, chỉ có nhà ông tiêu ra tro, 

các gia cư gần đó đều không sao cả. Cố gắng lo chỗ ở tạm xong, Vạn Dật lại 

khuyên mẹ là Ngô Thị trường trai niệm Phật, bà mẹ y theo lời. Tiếp theo ông 

cũng  tự  ăn  chay  trường,  nhưng  vì  tập  quán  cũ  hãy  còn,  thường  hay  uống 

rượu.  Nhưng  nhờ  có  người  thân  thích  là  cư  sĩ  Tạ  Phụng  Ngô  khuyên  can, 

ông cố gắng lần dứt trừ được. 

Mùa xuân năm Đạo Quang thứ hai mươi hai, vợ đau chết, Vạn Dật vẫn sống 

trong cảnh  lẻ  loi. Nhiều  người khuyên  nên tục  huyền, ông cự tuyệt  và bảo: 

"Đã có con mà bị chết sớm, tái thú nữa để làm gì? Vả lại chí tôi ở nơi xuất 

tục, có phải khăn khăn trong sự nối dõi đâu!" Mùa hạ năm ấy, ông đau bịnh 

lạc huyết, chí thoát trần càng thiết, vẫn cố gắng gia công niệm Phật. Đến đầu 

tháng bảy, bịnh ông thêm  nặng, ăn vào  liền  mửa ra. Phụng Ngô sang  viếng 

thăm, nhân an ủi bảo cho biết: Cổ đức đã có một vị nhịn ăn để cầu thấy Phật. 

Vạn  Dật  nghe  nói,  mừng  rỡ  bảo:  "Nếu  có  việc  rất  tiện  lợi  như  thế,  tôi  sẽ 

gắng sức làm theo." Liền hôm sau, ông tắm gội sạch sẽ, đến trước bàn Phật 

niệm  hương  phát  nguyện  giữ  thanh  trai  trong  bảy  ngày,  xuất  tiền  mua  vật 

mạng  phóng  sanh,  để  cầu  về  Tịnh  Độ.  Kế  đó,  ngày  đêm  ông  niệm  Phật 

không dứt, lúc khát chỉ ăn trái dưa mà thôi. Có người hỏi: "Suốt đêm không 

ngủ  như thế, có  mệt  mỏi chăng?" Vạn Dật đáp:  "Nhờ không  ngủ  mới  niệm 

Phật được nhiều. Khi tôi không bịnh thì chẳng được an nhàn. Nay nhân lúc 

bịnh được rảnh rang, phải gắng sức, có mệt nhọc gì đâu!" 

Bảy  ngày  vừa  mãn,  bởi  tuyệt  cốc  nên  kiệt  sức,  thần  thức  ông  hôn  loạn. 

Người nhà cho ăn chút cháo loảng, liền buồn dạ no hơi, hôn loạn càng thêm. 

Vạn  Dật  cả  sợ,  chắp  tay  để  trên  gối,  bảo  đốt  ngón  tay  cúng  dường  Phật. 

Phụng Ngô  nói:  "Lúc  này  mà anh phát  được tâm  nguyện ấy, thì cũng đồng 

như đã đốt ngón tay rồi. Thôi chi bằng rũ sạch muôn duyên, nhứt tâm cầu về 

Cực  Lạc  là  hơn!"  Ông  nghe  nói  liền  nhắm  mắt  niệm  Phật,  ban  sơ  như còn 

gắng  gượng, kế đó  nhờ dùng sức dõng  mãnh,  nên thần chí  lần  lần an định. 

Duyên may, lại nhờ mười mấy người bạn đồng đạo hay tin đến trợ niệm, nên 

ngày đêm trong nhà ông tiếng niệm Phật nối nhau không dứt. 

Đến  chiều  bữa  mùng  mười,  Vạn  Dật  tự  nói  thấy  một  vị  đi  lại  trước  đầu 

giường, bảo cả dưa  và  trái cây đều chớ ăn, hỏi thì  xưng  là sứ  giả ở  thượng 

giới.  Qua  ngày  hôm  sau,  ông  bỗng  thấy  Tây  Phương  Tam  Thánh  tướng  tốt 

quang  minh  hiện  đứng  giữa  hư  không  trước  mặt.  Ông  muốn  vượt  lên  ngồi 

vào  kim  đài,  chợt  nghe  tiếng  bảo:  "Thân  ngươi  còn  chưa  sạch!"  Kế  đó  các 

tướng đều ẩn  mất. Vạn Dật  liền bảo  nấu  nước thơm để  mình  tắm  gội.  Tắm 

xong, Tam Thánh hiện ra như trước. Ông gọi người nhà lại nói: "Tôi đã dạo 

chơi Tịnh Độ, thấy vô số hoa sen, mình ngồi trên một đài hoa, vui không thể 

tả!" Lại tự chỉ thân mình nói: "Đây không phải thân tôi." 

Sáng sớm ngày  mười hai, Vạn Dật từ biệt mẹ và thưa rằng: "Phật cùng chư 

Thánh  chúng  đã  đến  đầy  nhà."  Nói  xong,  liền  chắp  tay  niệm  Phật  mà  qua 

đời. Lúc bấy giờ, ông được ba mươi bảy tuổi. 

- Như cư sĩ  Tiền Vạn  Dật:  gặp cảnh  nghịch  mà sơ tâm không  thối, bị bịnh 

khổ nhưng chánh niệm vẫn bền. Kết cuộc duyên trần rũ sạch, cảnh tịnh hiện 

bày, nhiệm mầu điểm ứng đài vàng, thanh thoát thân chơi cõi ngọc, phẩm vị 

cao quyết chẳng còn nghi. Ôi! Nhẫn nại mạnh mẽ đến thế ư! 

---o0o--- 

 Sự An Nhẫn Của Cư Sĩ Phó Xuân Phố 

Phó  Xuyên,  tự  Xuân  Phố,  người  thời  Trung  Hoa  dân  quốc,  quê  ở  xã  Đông 

Quách, huyện Thanh Giang, tỉnh Giang Tây. Thuở bé ông  mồ côi cha sớm, 

mẹ là Nhiếp thái phu nhơn thủ tiết, chịu khổ nuôi dưỡng, khuyến khích học 

hành cho đến lúc nên người. 

Xuân Phố từng nhậm các chức sự như: huấn khoa viên tại huyện thự Thanh 

Giang, cảnh sát trưởng nơi trấn Chu Đàm, và hiệu trưởng Nghĩa Vụ học hiệu 

ở Chương Thọ. Ông là người thông minh mẫn tiệp, hằng tham dự các công 

vụ. Mỗi khi có việc chi khó khăn, hàng quan thân thường mời đến nhờ giúp 

ý kiến giải quyết. 

Nhiếp thái phu nhơn từ lâu đã thờ kính Quán Thế Âm Bồ Tát, và niệm Phật 

trường trai. 

Năm Dân  Quốc thứ mười bảy, thái phu  nhơn  nhiễm bịnh, ông phát  nguyện 

triều Phổ Đà lễ Đại Sĩ, nhờ đó không thuốc mà bịnh tự lành. Tháng chín năm 

Dân Quốc thứ hai mươi (1931), Xuân Phố mới đến Phổ Đà để hoàn nguyện. 

Khi  ông  chí  thành  lễ  động  Phạm  Âm,  cảm  đức  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát hiện 

thân tướng mặc áo trắng, tay cầm tịnh bình và cành dương liễu. Ông lại cầu 

Bồ Tát gia bị cho biết đời trước, thấy tiền thân  mình là  một vị tăng tu hạnh 

đầu đà, y phục thô sơ lam lũ. 

Do duyên sự đó, Xuân Phố tỉnh ngộ, biết việc luân hồi không phải hư huyền, 

chí  xuất  trần  càng  tha  thiết.  Ông  nhờ  Nguyệt  Tịnh  pháp  sư  giới  thiệu  cho 

tham yết ngài „n Quang và Đức Sum pháp sư nơi chùa Báo Quốc tại tỉnh Tô 

Châu, mới nghe được pháp yếu của tông Tịnh Độ. Sau khi ấy, ở Hoằng Hóa 

Xã xuất bản kinh sách chi cũng đều có tặng cho. Nhờ đó sự tin hiểu về Phật 

pháp  của  ông  càng  thâm  thúy.  Lúc  bấy  giờ  Xuân  Phố  mới  quyết  định  tiến 

thẳng lên đường đạo, quy y thọ giới Ưu Bà Tắc với Đức Sum pháp sư, được 

pháp hiệu là Thiền Xuyên, tự Hàng Tây. 

Sau khi vào đạo, cư sĩ tín nguyện sâu thiết, tinh tấn niệm Phật không biếng 

trễ. Năm Dân Quốc thứ hai mươi hai, ông được mời làm chủ giảng ở Niệm 

Phật Lâm tại Lộc Giang, dẫn dắt khuyến dụ người tu tiến rất nhiều. Cư sĩ thể 

chất  vốn  yếu,  thường  hay  đau  bịnh,  lại  vì  tánh  tình  liêm  khiết  nên  gia  đạo 

vẫn  nghèo,  lắm  lúc  bị  nợ  nần  thiếu  hụt.  Bởi  hàn  vi  nên  tình  đời  thường  sơ 

bạc, gia dĩ  nghiệp chướng  phát  hiện, tiếng thị  phi chịu cũng rất  nhiều. Ông 

hằng  muốn  xuất  gia,  nhưng  vì  số  vận  mãi  long  đong,  nên  cơ  duyên  chưa 

thuận  tiện.  Tuy  quanh  mình  gia  lụy  buộc  ràng,  nhưng  bởi  chí  nguyện  chán 

cõi trược cầu vãng sanh tha thiết, sớm hôm cư sĩ vẫn tinh tấn lễ niệm, dù đau 

bịnh cũng gắng gượng, không khi nào sơ sót. 

Mùa  xuân  năm  Dân  Quốc  thứ  hai  mươi  bảy  (1938),  cư  sĩ  mộng  thấy  đức 

Quán  Thế  Âm  hiện  thân,  bảo  cho  biết  quy  kỳ  vào  hạ  tuần  tháng  bảy.  Đến 

rằm  trung  ngươn,  sau  hội  Vu  Lan  Bồn,  cư  sĩ  ngã  bịnh,  song  vẫn  nhứt  tâm 

niệm  Phật,  hầu  như  quên  bịnh  khổ,  uống  ăn.  Ngày  hai  mươi  sáu  bịnh  trở 

nặng,  người  nhà  thương  khóc,  cư  sĩ  cười  bảo:  "Tôi  sẽ  vãng  sanh  vào  ngày 

vía  đức  Địa  Tạng,  hãy  nên  vui  mừng,  đừng  bi  lụy."  Đến  ngày  ấy,  cư  sĩ  lại 

ghế ngồi kiết dà, kiết ấn Di Đà định, nhìn chăm chú tượng Phật, rồi an nhiên 

qua đời. Lúc đó, gương  mặt ông bỗng sáng rạng rỡ hơn lúc sanh bình, thân 

thể lần lần lạnh, chỉ có đỉnh đầu còn nóng. 

Sau  khi  cư  sĩ  vãng  sanh,  vị  tọa  chủ  chùa  Thông  Tuệ  và  Đại  Nhân  pháp  sư 

đồng  đến  lo  liệu  cho  việc  nhập  khám,  nhục  thân  của  cư  sĩ  vẫn  ngồi  thẳng 

như lúc bình  thời. Trước  ngày ấy  gió  mưa rất lớn,  nhưng  vào  nửa đêm đến 

khi đốt lửa làm lễ trà tỳ, trời bỗng sáng tạnh, hương lạ bay ngào ngạt, không 

phải  mùi  trầm  đàn  cũng  không  phải  mùi  hoa  lan.  Từ  nóc  khám,  một  đạo 

bạch  quang  phóng  lên  hư  không,  rồi  bay  thẳng  về  Tây.  Lúc  ấy  vào  tiết  sơ 

thu, khí hậu viêm nhiệt, cư sĩ chết đã ba ngày mà thây không hôi, lại phóng 

mùi thơm và ánh quang minh, nên ai nấy đều khen lạ. Bấy giờ cư sĩ đã bốn 

mươi tám tuổi. 

-  Thời  mạt  pháp  người  niệm  Phật  nhiều,  mà  thành  công  ít,  bởi  vì  không 

nguyện  thiết  tin  sâu.  Luận  về  tư  cách  bậc  trượng  phu,  thầy  Mạnh  Tử  bảo: 

"Giàu sang không  làm cho kiêu dâm,  nghèo hèn không  làm cho đổi chí, uy 

vũ không  làm cho khuất phục." Pháp  thế  gian còn  như thế,  huống  là  người 

theo Phật pháp tu Tịnh Độ cầu siêu phàm nhập thánh ư? Như cư sĩ Phó Xuân 

Phố:  nhà  nghèo,  thân  bịnh,  gia  lụy,  mà  vẫn  nhẫn  nại  lướt  qua,  chuyên  tâm 

niệm  Phật,  ngàn  tiếng  khen  chê  chẳng  quản,  trăm  điều  mài  bẻ  không  sờn. 

Nhờ đó đến khi lâm chung biết ngày giờ trước, điềm lạ hiện bày. Như thế đủ 

thấy  môn  Tịnh  Độ  là  bi  nguyện  triệt  để  của  Như  Lai,  nếu  chịu  quyết  tâm, 

không ai chẳng lên thuyền giải thoát. Xem gương cư sĩ xong, bỗng cảm khái 

tự hỏi: tánh linh nguyên cũng vẫn đồng, siêu đọa bởi sao sai khác, khúc điệu 

Cao Sơn  vang  lại đó,  lắng  nghe  Lưu  Thủy  mấy ai đây? Nên  viết ra khuyên 

người mà cũng để nhắc mình vậy. 

-ooOoo- 

Chương X: Đệ Thập Yếu - Niệm Phật Phải Dự Bị Lúc Lâm Chung 

Khải Đề: 

Bên đường xe tang buồn đi qua 

Chiều hôm mồ hoang sương trăng tà 

Vô thường đời trần thương ôi mau! 

Người đi rồi lần sang phiên ta. 

Nghìn xưa xa vời trong mông lung 

Tài hoa tan về nơi vô cùng! 

Luân hồi không cầu đường siêu thăng 

Dù cho hiền minh sao anh hùng? 

Hoàng hôn mây hồng in non xa 

Dung hoa thầm khô theo suy già 

Di Đà chuyên tu phòng lâm chung 

Tương tư mơ về trời Liên Hoa. 

---o0o--- 

Mục A. Những Dự Bị Cần Thiết Cho Lúc Lâm Chung 

Tiết 67 - Dự Bị Về Ngoại Duyên 

Cổ thi  nói:  "Ta thấy  người khác chết.  Trong  lòng  nóng  xót  xa! Chẳng phải 

xót kẻ mất. Vì sẽ đến phiên ta!" Giữa đời, việc buồn thảm lớn lao không chi 

hơn  tử  biệt.  Nhưng  sự  chết,  người  đời  lại  chẳng  ai  tránh  khỏi.  Cho  nên 

những  kẻ  có  lòng  muốn  lợi  mình  lợi  người,  không  thể  không  sớm  dự bị  lo 

toan. Thật ra, chữ chết nguyên là giả danh, vì đó chẳng qua là sự kết liễu của 

một thời quả báo, do nghiệp cảm liên chuyền giữa mỗi đời, khi xả thân này, 

lại  thọ  thân  khác  mà  thôi.  Kẻ  không  biết  Phật  pháp  vẫn  đành  để  cho  tùy 

nghiệp  xoay  vần.  Người  đã  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ  của  Như  Lai,  phải  tín 

nguyện  niệm  Phật  dự  bị  tư  lương,  để  khi  lâm  chung  được  vãng  sanh  an 

thuận. Như thế mới mong sớm thoát nỗi huyễn khổ của sống chết luân hồi, 

chứng vào cảnh chân lạc của Niết Bàn thường trú. Lại người đã tu Tịnh Độ, 

chẳng  những  chỉ  lo  riêng  vì  mình,  mà  đối  với  cha  mẹ  quyến  thuộc  cùng 

những thân bằng quen biết, nên phát lòng hiếu thuận từ bi, khuyên cho đồng 

niệm  Phật, và trợ niệm cho khi bịnh  nặng, lúc  lâm chung. Đó  là công  hạnh 

lợi tha, cũng là việc gây phước báo duyên lành cho mình đời sau vậy. 

* Nhưng dự bị cho lúc lâm chung có nhiều chi tiết, nay trước tiên xin nói về 

ngoại  duyên.  Người  tu  Tịnh  Độ  khi  còn  khoẻ  mạnh,  phải  dự trước  tìm  kết 

những đồng bạn, nhứt là kẻ ở gần mình, để trợ niệm cho nhau khi bịnh nặng 

và lúc lâm chung. Bởi chúng ta phần nhiều nghiệp nặng, tuy đã gắng hết sức 

mình, song những lúc ấy e khi túc chướng phát hiện, thân lực yếu kém, tâm 

thức hôn mê, khó giữ vững được chánh niệm. Nếu không nhờ người hộ trợ, 

tất  dễ  bị  tùy  nghiệp  lưu  chuyển,  công  tu  một  đời  chẳng  cũng  uổng  lắm  ư? 

Đây là điểm cần yếu thứ nhứt. 

* Điểm thứ hai là người niệm Phật khi thấy mình suy yếu, nên đem hậu sự 

sắp đặt dặn dò trước, để khi lâm chung khỏi bận tâm. Nếu là người xuất gia 

thì phải đem việc chùa chiền phó chúc đệ tử, chỉ định kẻ thay thế mình điều 

hành Phật sự. Như người tại gia thì đem tài sản ruộng vườn tương phân cho 

con  cháu,  sắp  đặt  trước  mọi  duyên.  Lại  phải  dặn  trước  người  quyến  thuộc, 

khi mình đau nặng hoặc lâm chung, không được khóc lóc hoặc lộ nét bi sầu. 

Nếu có thương thì nên bình tỉnh, vì mình niệm Phật cầu nguyện, hoặc hộ trợ 

cho sự vãng sanh, đó mới là tình thương chân thật. 

---o0o--- 

Tiết 68 - Dự Bị Về Tinh Thần 

Về ngoại duyên như trên đã nói, người niệm Phật lại còn phải dự bị về tinh 

thần cho chính mình. Cách dự bị ấy như thế nào? - Trên đường tu, hành giả 

phải  có  tinh  thần  giải  thoát,  xem  từ  tiền  của  ruộng  vườn  cho  đến  thân  tình 

quyến thuộc đều là duyên giả tạm, sống tùy cảnh huyễn, chết rũ sạch không. 

Nếu chẳng hiểu lẽ này, tất nó sẽ ngăn trở sự giải thoát, có khi phải đọa làm 

loài bàng sanh  như chó  hoặc  rắn để  giữ  nhà  giữ cửa. Đã có  nhiều  người  vì 

nắm níu tiền của hoặc thân nhơn, mà khi sắp chết phải khó khăn, không yên 

tâm nhắm mắt được. 

Hồi bút giả còn làm đạo hầu, trong lúc dâng trà khuya, có nghe một vị Giáo 

thọ thuật lại câu chuyện, bao hàm ý nghĩa giác tỉnh. Cốt truyện đại khái như 

sau: 

Khi  xưa  có  hai  bạn  đồng  tu,  một  ông  thích  ở  cảnh  non  cao,  một  vị  cất  am 

dựa khu rừng bên bờ suối. Thời gian sau, tăng sĩ ở cạnh suối tịch trước, vị sư 

trên núi hay được xuống viếng thăm. Sau khi tụng kinh cầu nguyện, sư liền 

ngồi yên nhập định coi bạn mình sanh về cõi nào? Nhưng tìm kiếm quan sát 

khắp các nơi, từ cõi trời đến địa ngục, ông không thấy  người bạn ở đâu cả. 

Xuất định ra, sư hỏi thị giả của ông bạn: "Hằng ngày thầy mi làm những việc 

chi?" Đạo đồng đáp: "Bạch, mấy lúc sau này vì thấy bụi  mía trước am mập 

tốt, thầy con thường ra vun phân tỉa lá, săm soi mãi, ra chiều thích thú lắm!" 

Vị  sư  nghe  nói  nhập  định  lại,  quán  thấy  ông  bạn  hóa  ra  làm  con  sâu  trong 

thân cây mía. Sư liền đốn cây mía ấy, chẻ bắt lấy con sâu ra, thuyết pháp chú 

nguyện cho nó siêu thoát. 

Câu  chuyện  trên  chỉ  là  truyền  khẩu,  bút  giả  chưa  tìm  thấy  trong  kinh  sách. 

Nhưng cứ theo lý mà đoán, thì sự kiện ấy vẫn chẳng phải hư huyền. Nơi điển 

tích nhà Phật cũng có mấy việc tương tợ. Chẳng hạn như: -Chuyện ông sa di 

vì tham ăn sữa tô lạc, nên khi chết đọa làm con vòi trong bình sữa. - Chuyện 

vị  ưu  bà  tắc  tuy  có  công  giữ  giới  tu  hành,  nhưng  bởi  quá  quyến  luyến  vợ, 

nên khi chết thần thức hóa sanh làm con vòi trong mũi vợ. Lúc cô vợ thương 

khóc  sì  mũi con  vòi  văng  ra,  cô  cả  thẹn  đưa  chân  muốn  chà  đạp,  may  nhờ 

một  vị  A  La  Hán can  ngăn,  nói rõ nguyên do, thuyết pháp siêu độ cho con 

vòi ấy. - Chuyện vợ  một khách thương đường biển, bởi luyến tiếc nhan sắc 

xinh đẹp của mình, nên lúc chết liền hóa thành con vòi từ trong mũi bò ra đi 

quanh trên mặt, như Kinh Hiền Ngu đã nói. Cho nên người tu Tịnh Độ hằng 

ngày  phải  tỉnh  tâm  quán  xét,  dứt  trừ  lòng  tham  gốc  ái,  quyết  chí  hướng  về 

cõi Phật, để khi lâm chung không bị sức nghiệp ngăn trở cuốn lôi. 

* Từ Chiếu đại sư nói: "Người tu Tịnh Độ khi lâm chung thường có ba điều 

nghi, bốn cửa ải, hay làm chướng ngại cho sự vãng sanh, phải dự bị suy nghĩ 

trước để phá trừ ba điều nghi là: 

1-  Nghi  mình  túc  nghiệp  sâu  nặng,  thời  gian  công  phu  tu  hành  ít,  e  không 

được vãng sanh. 

2- Nghi mình bản nguyện chưa trả xong, tham sân si chưa dứt, e không được 

vãng sanh. 

3- Nghi mình niệm Phật, Phật không đến rước, e không được vãng sanh. 

Bốn cửa ải là: 

1- Hoặc nhân bị bịnh khổ mà trở lại hủy báng Phật không linh. 

2- Hoặc nhân tham sống mà giết vật mạng cúng tế. 

3- Hoặc nhân uống thuốc mà dùng rượu cùng chất máu tanh hôi. 

4- Hoặc nhân ái luyến mà tự ràng buộc với gia đình." 

Đại sư nêu ra thuyết Tam Nghi Tứ Quan ở trên, bậc trí huệ có thể suy nghĩ 

tìm  phương  pháp  giải  quyết.  Nay  bút  giả  xin  mạn  phép  nói  lược  qua  cách 

phá trừ  để  góp  ý,  và các bạn đồng tu  với  sự hiểu biết của  mình, có thể suy 

diễn hiểu rộng thêm ra. 

1. Phá mối nghi túc nghiệp nặng, công tu ít: - Phật A Di Đà từng có lời thệ 

nguyện:  "Chúng sanh  nào chí tâm  muốn  về Cực  Lạc,  niệm  danh  hiệu Ngài 

cho đến mười niệm, nếu không được vãng sanh, Ngài thề không thành Phật." 

Phật  không  khi  nào  nói  dối,  vậy  hành  giả  phải  tin  nơi  đức  Từ  Tôn.  Mười 

niệm là thời gian công phu tu hành rất ít mà còn được vãng sanh, huống chi 

ta niệm nhiều hơn số đó. Lại dù kẻ nghiệp nặng đến đâu, như phạm trai phá 

giới,  tạo  đủ  nghiệp  ác,  nếu  chí  tâm  sám  hối  nương  về  Phật  A  Di  Đà,  Ngài 

đều  tiếp  dẫn.  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  đã  chẳng  nói  kẻ  tạo  tội  nặng  ngũ 

nghịch thập ác, khi lâm chung chí tâm niệm mười niệm đều được vãng sanh 

đó  ư?  Trong  truyện  Vãng  Sanh,  như  Trương  Thiện  Hòa,  Hùng  Tuấn,  Duy 

Cung, trọn đời giết trâu bò, phá giới, làm ác, khi lâm chung tướng địa ngục 

hiện, sợ hãi  niệm  Phật, liền thấy Phật đến rước. Cho đến  loài chim sáo, két 

niệm Phật , còn được vãng sanh, huống chi ta chưa phải là tệ đến mức đó? 

2.  Phá  mối  nghi  bản  nguyện  chưa  trả,  tham  sân  si  chưa  dứt:  -  Bản  nguyện 

của hành giả đại khái có hai: đạo và đời. Về đạo, có người nguyện cất chùa 

bố  thí  hay  nguyện  tụng  số  kinh  chú  bao  nhiêu,  làm  chưa  tròn  đã  đến  giờ 

chết.  Phải  nghĩ  rằng:  chỉ  tín  tâm  niệm  Phật,  khi  được  vãng  sanh  sẽ  làm  vô 

lượng vô biên công đức, còn bản nguyện chỉ là việc nhỏ, làm xong hay chưa 

không mấy quan hệ, và chẳng có hại chi cả. Về đời, hoặc có người vì nhiệm 

vụ gia đình chưa tròn, như cha mẹ suy già không ai săn sóc, vợ con thơ dại 

thiếu  chỗ  tựa  nương,  hoặc  có  kẻ  thiếu  nợ  người  chưa  kịp  trả,  tâm  nguyện 

chưa  vẹn  nên  lòng chẳng  yên. Phải  nghĩ  rằng:  lúc ta sắp chết, dù có  lo  hay 

không  cũng  chẳng  làm  sao  được.  Chi  bằng  chuyên  tâm  niệm  Phật,  khi  đã 

được vãng sanh Tây Phương chứng đạo quả, thì tất cả bản nguyện trái duyên 

đều có thể trả xong, tất cả kẻ oán người thân đều có thể cứu độ. 

Lại  Kinh Na  Tiên  nói:  "Ví  như hột cát  nhẹ, bỏ xuống  nước  liền chìm.  Trái 

lại tảng đá dù nặng to, nếu được thuyền chở, có thể đem từ chỗ này sang chỗ 

khác. Người  niệm Phật cũng thế,  nghiệp tuy  nhẹ  nếu  không được  Phật cứu 

độ, tất bị luân hồi, tội chướng dù nặng bao nhiêu, được Phật tiếp dẫn sẽ sanh 

về Cực Lạc." Theo đoạn kinh đây, ta thấy môn Niệm Phật là pháp có thể đới 

nghiệp  vãng  sanh,  vì  nhờ  tha  lực.  Tảng  đá  lớn  ví  cho  sức  nghiệp  nặng  to, 

thuyền chở ví cho nguyện lực của Phật. Vậy người tu đừng nghĩ rằng mình 

còn tham, sân, si, e không được vãng sanh. Thí dụ trên có thể phá luôn điểm 

nghi về nghiệp nặng ở điều thứ nhứt. 

3. Phá  mối  nghi  niệm  Phật, e  Phật không  đến rước: - Người  niệm  Phật  tùy 

theo  công  đức  mình,  khi  lâm  chung  thấy  Phật,  hoặc  Bồ  Tát,  hay  Thánh 

chúng  đến  rước.  Có  khi  không  thấy  chi,  mà  nhờ  sức  nguyện  của  mình  và 

Phật  lực thầm  nhiếp thọ, thần thức tự bay  về Tây  Phương. Đây  là bởi công 

hạnh của mình có cao thấp, sâu cạn. Chỉ cần yếu lúc ấy ta phải chí tâm niệm 

Phật, đừng nghĩ chi sai khác. Nếu nghi ngờ sẽ tự sanh ra chướng ngại. Tóm 

lại, khi lâm chung dù thấy tướng tốt hay không cũng đừng quản đến, chỉ hết 

lòng niệm Phật cho đến giây phút cuối cùng mà thôi. 

* Phá chung bốn cửa ải: - nhân bịnh khổ hủy báng Phật - tham sống sát sanh 

cúng tế - cầu lành bịnh uống ruợu, hoặc dùng thuốc có chất huyết tanh - vì ái 

luyến nên tâm niệm ràng buộc với gia đình. 

Người niệm Phật mà bị tai nạn bịnh khổ, đó là do nhờ công đức tu hành, nên 

chuyển quả nặng thành quả nhẹ, chuyển hậu báo thành hiện báo, trả cho hết 

để được sanh về Tây Phương. Nếu trở lại nghi ngờ hủy báng, là người kém 

tin hiểu, phụ ơn Phật, tự gây tội chướng cho mình. Trong sự tích Tịnh Độ có 

thuật chuyện ông Ngô Mao cùng rất nhiều Phật tử khác, nhờ dồn nghiệp mà 

sớm được vãng sanh. Vậy khi gặp cảnh này, người niệm Phật nên ý thức để 

hiểu rõ. 

Lại thân này giả tạm, tùy theo tội nghiệp mà kiếp sống có vui khổ lâu  mau. 

Nếu  giết  sanh  mạng  để  nuôi  dưỡng  sanh  mạng,  hoặc  cúng  tế,  thì  tội  khổ 

càng thêm nặng, phải triệt để nương theo Phật và tin chắc lý nhân quả. 

Khi đau  yếu chỉ cầu Phật, không  nên cầu  phù phép  tà sư,  hoặc  nghe  lời kẻ 

chưa  hiểu  đạo,  trở  lại  ăn  mặn,  uống  rượu,  hay  dùng  thuốc  bằng  chất  máu 

huyết  tanh  hôi.  Thân  này  nhơ  nhớp,  được  về  cõi  Phật  sớm  chừng  nào  hay 

chừng  ấy,  như bỏ  chiếc  áo  hôi  rách  mặc  sắc  phục  đẹp  thơm,  đáng  chi  phải 

bận lòng? 

Đến  như mối  hại  về ái  luyến khi  lâm chung, thì  như đoạn trên đã  nói. Phải 

nghĩ: trong gia đình từ cha mẹ, anh em, vợ chồng, con cái, đều do đời trước 

có nợ nần ân oán, nên mới tạm hội ngộ nhau. Khi nhân duyên đã hết thì mỗi 

người  đi  mỗi  ngả.  Nếu  có  lòng  thương,  tốt  hơn  ta  nên  gát  bỏ  tình  trần  cầu 

sanh  Tây  Phương,  để  độ  tất  cả  kẻ  oan  thân.  Khi  cái  chết  sắp  đến,  dù  có 

quyến  luyến  cũng  không  thể  đem  theo,  không  làm  chi  được,  bởi  chính  sắc 

thân  của  ta  còn  phải  tan  về  cát  bụi.  Nếu  ái  luyến  thì  đã  không  được  vãng 

sanh, lại bị khổ luân hồi vô cùng vô tận. 

Những điểm về Tam Nghi Tứ Quan trên đây, hành giả phải suy nghiệm ghi 

nhớ kỹ, để dự bị trước cho tinh thần được yên ổn trong lúc lâm chung. 

---o0o--- 

Mục B. Sự Khẩn Yếu Lúc Lâm Chung 

Tiết 69 - Thỉnh Bậc Tri Thức Khai Thị 

Người tu Tịnh Độ, khi bịnh chưa nặng cũng nên uống thuốc, nhưng vẫn tinh 

tấn niệm Phật, chớ tưởng nghĩ rằng: uống thuốc rồi sẽ lành bịnh. Lúc bịnh đã 

nặng, có thể không cần dùng thuốc. Hoằng Nhứt đại sư khi đau nặng, có kẻ 

thưa để xin rước thầy hốt thuốc. Ngài liền từ tạ và nói kệ rằng: 

Đức Phật A Di Đà. 

Là vô thượng y vương. 

Nếu bỏ đây không cầu 

Ấy là kẻ si cuồng! 

Một câu hồng danh Phật. 

Là thuốc diệu Dà Đà. 

Nếu bỏ đây không uống. 

Thật lầm to lắm mà! 

Rồi  Ngài  chỉ  chuyên  tâm  niệm  Phật.  Quả  nhiên  bịnh  cũng  lần  lần  thuyên 

giảm. 

Nên  nhớ  khi  bịnh  đã  nặng,  hành  giả  phải  buông  bỏ  tất  cả  mọi  việc  xung 

quanh,  cho  đến  chính  thân  tâm  của  mình,  chỉ  chuyên  nhứt  niệm  Phật,  một 

lòng  mong cầu  vãng sanh Tây Phương.  Làm  như thế,  nếu thọ  mạng đã  hết, 

quyết được vãng sanh. Như thọ mạng chưa dứt, tuy cầu vãng sanh mà trở lại 

mau lành bịnh, do vì lòng mình chuyên thành, nên có thể diệt trừ nghiệp ác 

đời trước. Trái lại, nếu chẳng buông bỏ mọi duyên nhứt tâm niệm Phật, như 

thọ mạng đã hết quyết không được vãng sanh, vì mình chỉ chuyên cầu lành 

bịnh chớ không cầu vãng sanh, nên không do đâu được về Cực Lạc. Nếu thọ 

mạng chưa dứt, chẳng những không được mau thuyên giảm, mà bịnh lại tăng 

thêm, vì mình nhân cầu lành bịnh, vọng sanh lòng buồn lo sợ hãi. 

Có nhiều người tu Tịnh Độ, trong lúc đau nặng, thân nhơn vì kém hiểu đạo, 

chẳng  lo khuyến tấn sự niệm  Phật, trở  lại  không tiếc tiền rước  nhiều đông, 

tây  y  hoặc thầy phù thủy, đến cầu điều trị  hoặc cúng tế cho  mau  lành bịnh. 

Làm  như  thế,  khiến  cho  người  bịnh  đã  không  được  sự  trợ  niệm,  lại  bị  rộn 

ràng  phân  tâm,  nên  không  được  vãng  sanh.  Đó  là  lấy  tiền  mua  hiếu  hoặc 

mua  danh, để cho  người  ngoài thấy  mình  là kẻ ân  hậu, tận tâm  lo  lắng.  Họ 

đâu hiểu rằng, có lòng hay không Phật Thánh đều chứng biết, chớ nào phải 

hình thức bên ngoài! Hành động ấy khiến cho người sáng suốt chỉ mỉm cười 

thương xót! 

Lúc bịnh nhơn đau nhiều, như thần thức còn thanh tỉnh, người nhà nên thỉnh 

bậc  tri  thức  đến  thuyết  pháp  khai  ngộ  cho.  Nếu  không  có  bậc  tri  thức,  nên 

mời một vị đồng tu đến an ủi khai thị. Vị này nên khuyên nhắc thân nhơn kẻ 

bịnh, dùng lòng từ bi cố chủ trương điều hành cho mọi việc hợp với đạo, để 

cho người sắp mãn phần được sự lợi ích vãng sanh. Đại khái vị khai thị nên 

y theo mấy chi tiết sau đây: 

1.  Nói  cảnh  khổ  Ta  Bà,  cảnh  vui  Cực  Lạc,  nhắc  cho  bịnh  nhơn  phát  lòng 

hâm  mộ.  Lại  nên  đem  việc  lành,  công  tu  của  bịnh  nhơn  kể  rõ  ra  và  khen 

ngợi, khiến cho người bịnh sanh lòng vui mừng không còn nghi ngại, tự biết 

khi mình chết sẽ nương nơi nghiệp lành ấy sanh về Tây Phương. 

2. Nếu bịnh nhơn có điều nghi ngờ gì, nên tùy cơ giải thích như thuyết Tam 

Nghi Tứ Quan ở đoạn  trên đã  nói. Trong  đây  điểm cần  yếu  là khuyên phải 

dứt trừ tâm tham tiếc tài sản và niệm ái luyến gia đình. 

3. Nếu người sắp chết có di chúc trước thì thôi, bằng không, vị khai đạo phải 

can ngăn, khuyên thân nhơn không nên hỏi han về di chúc. Lại cũng khuyên 

đừng  nói  chuyện  tạp  vô  ích  khiến  cho  bịnh  nhơn  động  tâm  niệm  tình  ái, 

quyến luyến thế gian, có ngại cho sự vãng sanh. 

4.  Khi  có  bà  con  hay  thân  hữu  của  kẻ  bịnh  đến  thăm  nên  ngăn  không  cho 

đến trước bịnh nhơn tỏ vẻ buồn thảm hỏi han. Nếu đã vì cảm tình đến viếng 

thăm, chỉ nên đứng gần bên chắp tay niệm Phật ra tiếng một hồi, đó mới thật 

là có lòng thương mến. Như kém hiểu biết chỉ dùng theo tục tình, đó chính 

là  xô  người  xuống  biển  khổ,  tình  tuy  đáng  cảm,  mà  sự  lại  di  hại  đáng 

thương. 

5. Nên khuyên  bịnh  nhơn  đem  những  y phục  vật dụng của  mình thí cho kẻ 

khác.  Hoặc  y theo phẩm Như Lai  Tán  Thán  trong  Kinh Địa Tạng,  đem  vật 

liệu ấy cúng dường kinh tượng lại càng hay. Điều này cũng giúp cho người 

bịnh thêm phước tiêu tội, được dễ dàng trong sự vãng sanh. 

Những điều đại khái như trên, vị khai thị phải lưu ý. Ngoài ra có thể tùy cơ 

ứng biến, ở đây không thể nói hết được. 

---o0o--- 

Tiết 70 - Cách Thức Trợ Niệm 

Người bịnh từ khi đau nặng cho đến lúc sắp tắt hơi, thân nhơn quyến thuộc 

phải  bình  tỉnh  đừng  khóc  lóc.  Có  kẻ  tuy  không  khóc  nhưng  lại  lộ  nét  bi 

thương sầu thảm, đó cũng là điều không nên. Bởi lúc bấy giờ, bịnh nhơn đã 

đi  đến  ngả  rẽ  phân  chia  giữa  quỉ,  người,  phàm,  Thánh,  sự  khẩn  yếu  nguy 

hiểu khác thường, như ngàn cân treo dưới sợi tóc. Khi ấy duy  nhứt tâm trợ 

niệm Phật hiệu là điều thiết yếu. Người dù có chí nguyện vãng sanh,  mà bị 

quyến thuộc thương khóc làm cho khơi động niệm tình ái, tất phải bị đọa lạc 

luân hồi, công tu cũng đành luống uổng! 

Lại khi bịnh nhơn gần qua đời, tự họ muốn tắm gội, thay y phục hay đổi chỗ 

nằm,  thì  có  thể  thuận  theo,  song  phải  nhẹ  nhàng  cẩn  thận  mà  làm.  Như  họ 

không chịu, hoặc á khẩu không nói được, rất không nên miễn cưỡng mà làm. 

Bởi người sắp chết thân thể thường đau nhức, nếu ép di động, đổi chỗ nằm 

hoặc tắm rửa, thay y phục, thì bịnh nhơn càng đau đớn thêm. Nhiều người tu 

hành phát nguyện cầu về Cực Lạc, nhưng khi lâm chung vì bị quyến thuộc di 

động nhiễu loạn, phá hoại chánh niệm, nên không được vãng sanh, việc này 

xảy  ra  rất  thường.  Hoặc  kẻ  mạng  chung  có  thể  sanh  về  cõi  lành,  nhưng  bị 

người  khác  không  biết,  xúc  chạm  thân  thể,  sửa  đổi  tay  chân  làm  cho  đau 

đớn,  nên  sanh  lòng  giận  tức.  Do  một  niệm  đó,  liền  đọa  vào  đường  ác,  làm 

rồng,  rắn,  cọp,  beo,  hoặc  các  loài  độc  khác.  Như  vua  A  Xà  Thế  tu  nhiều 

phước  lành, khi  lâm chung bị  người  hầu cận  ngủ  gục  làm  rớt cây quạt trên 

mặt, nên giận chết đọa làm rắn mãng xà. Gương này không nên răn sợ ư! 

Người bịnh khi lâm chung hoặc ngồi, hoặc nằm, đều tùy tiện, chớ nên gắng 

gượng.  Nếu  cảm  thấy  suy  nhược  chỉ  có  thể  nằm,  mà  muốn  xem  cho  ra  vẻ, 

gắng  gượng  ngồi  dậy,  là  điều  nguy  hại  không  nên.  Hoặc  theo  lẽ,  phải  nằm 

nghiêng bên  mặt hướng về tây, nhưng vì thân thể đau nhức phải nằm ngửa, 

hay nằm nghiêng bên trái hướng về đông, cũng cứ để tự nhiên chớ nên gắng 

gượng.  Đây  là  chính  bịnh  nhơn  phải  hiểu  như thế  mà  tự  xử sự.  Còn  người 

thân thuộc cũng phải  hiểu  lẽ  này, chẳng  nên cầu danh, bắt  người bịnh  nằm 

nghiêng  bên  mặt  hướng  về  tây,  hay  đỡ  dậy,  mặt  áo  tràng  sửa  ngồi  kiết  dà. 

Đâu biết rằng chỉ vì cầu chút hư danh, mà khiến cho người chết phải đọa tam 

đồ, chịu vô lượng sự khổ! 

* Lúc bịnh nhơn sắp mãn phần, sự trợ niệm là điều rất cần thiết. Bởi khi ấy, 

người  bịnh  từ  tinh  thần  đến  thể  chất  đều  yếu  kém  mê  mờ,  khó  bề  tự  chủ. 

Đừng  nói kẻ bình  nhựt chưa tu không  giữ  nỗi câu  niệm Phật được  lâu bền; 

mà người bình nhựt lấy câu niệm Phật làm thường khóa, nếu không nhờ sức 

trợ niệm cũng khó mong đắc lực. Cách thức trợ niệm phải y theo những điều 

kiện như ở dưới đây: 

1. Thỉnh tượng  Phật Di Đà tiếp dẫn để trước bịnh  nhơn khiến cho  họ trông 

thấy. Cắm một bình hoa tươi và đốt lò hương nhẹ, khói thơm vừa thoảng để 

dẫn  khởi  chánh  niệm  cho  bịnh  nhơn.  Nên  nhớ  khói  chỉ  nhẹ  thôi,  đừng  để 

nhiều vì e ngột ngạt khó thở. 

2. Người  trợ  niệm  tùy theo  nhiều  ít  nên  luân  phiên  mà  niệm. Ít thì  mỗi  lần 

một hoặc hai người, chia thành ba phiên. Nhiều thì  mỗi phiên có thể độ sáu 

hay tám người. Nên nhớ lúc ấy bịnh nhơn sức yếu rất cần thanh khí, nếu để 

cho người ta vào đông, hoặc kẻ trợ niệm quá nhiều, tất làm cho người bịnh 

ngột ngạt xao động, có hại hơn là có lợi. Lại, các phiên phải canh theo đồng 

hồ mà im lặng luân chuyển nhau, để cho câu niệm Phật tiếp tục không gián 

đoạn, đừng kêu gọi. Mỗi phiên niệm lâu ước độ một giờ. 

3. Theo  ngài  Ấn  Quang,  nên  niệm bốn chữ để cho bịnh  nhơn dễ thâu  nhận 

trong khi tinh thần thể chất quá suy yếu. Nhưng ý kiến của Hoằng Nhứt đại 

sư, thì muốn niệm bốn chữ hay sáu chữ, tốt hơn nên hỏi bịnh nhơn, để thuận 

với  tập  quán  ưa  thích  thuở  bình  nhựt  của  người  bịnh,  khiến  cho  họ  có  thể 

niệm thầm theo. Nếu trái với tập quán ưa thích, tức là phá hoại chánh niệm 

của người bịnh, tất mình cũng có tội. Lại cách trợ niệm, không nên niệm to 

tiếng quá, vì  mình sẽ tổn hơi khó bền; không nên niệm nhỏ quá, vì e người 

bịnh tinh thần lờ lạc khó thâu nhận. Cũng chẳng nên niệm quá mau, bởi làm 

cho  bịnh  nhơn  đã  không  nghe  nhận  được  rõ  ràng,  lại  không  thể  theo  kịp; 

chẳng  nên  niệm  quá  chậm,  bởi  có  lỗi  tiếng  niệm  rời  rạc  khiến  người  bịnh 

khó  liên  tục  nhiếp  tâm.  Đại  khái  tiếng  niệm  phải  không  cao  không  thấp, 

chẳng chậm chẳng mau, mỗi chữ mỗi câu đều rành rẽ rõ ràng, khiến cho câu 

niệm trải qua tai  đi sâu  vào tâm thức của  người bịnh,  như thế  mới đắc  lực. 

Lại có điều  nên chú  ý, khi bịnh  nhơn tâm  thức quá hôn trầm,  niệm ở ngoài 

tất họ nghe không rõ. Trong trường hợp ấy, phải kê miệng sát vào tai họ mà 

niệm, mới có thể khiến cho người bịnh được minh tâm. 

4.  Về  pháp  khí  để  dùng  trong  khi  trợ  niệm,  thông  thường  nên  đánh  khánh. 

Bởi tiếng mõ âm thanh đục, không bằng tiếng khánh trong trẻo, dễ khiến cho 

bịnh  nhơn  tâm  thần  thanh  tỉnh.  Nhưng  vấn  đề  đó  cũng  tùy,  vì  theo  kinh 

nghiệm riêng, Hoằng Nhứt đại sư đã dạy: "Những kẻ suy yếu thần kinh, rất 

sợ  nghe  tiếng  khánh  và  mõ  nhỏ.  Bởi  âm  thanh  của  mấy  thứ  này  chát  chúa 

đinh tai, kích thích thần kinh khiến cho người bịnh tâm thần không an. Theo 

thiển  ý, chỉ  nên  niệm suông  là thỏa đáng  hơn  hết.  Hoặc  nếu có, thì chỉ  nên 

đánh  thứ chuông  mõ  lớn.  Những  món  này  âm  thanh  hùng  tráng,  khiến  cho 

người bịnh sanh  niệm  nghiêm kính, thật  hơn đánh khánh  và  mõ  nhỏ  nhiều. 

Thứ mõ âm thanh đục cũng không nên đánh, vì làm cho bịnh nhơn tâm thần 

hôn trược. Tuy nhiên, sở thích của mỗi người không đồng, tốt hơn là nên hỏi 

trước bịnh  nhơn. Nếu có chỗ  nào không  hợp, phải tùy cơ cải biến, chớ  nên 

cố chấp." 

Trên đây là mấy điểm nên lưu ý về cách thức trợ niệm. 

---o0o--- 

Mục C. Điều Khẩn Yếu Sau Khi Mãn Phần 

Tiết 71 - Khi Tắt Hơi Cho Đến Lúc Truy Tiến 

Người  mới  tắt  hơi,  điều  thiết  yếu  là  không  nên  vội  di  động.  Hoặc  kẻ  chết 

thân mình dính chất dơ cũng không nên gấp lau rửa, phải đợi qua tám tiếng 

đồng hồ, hay ít nhứt cũng ba giờ, mới được tắm rửa thay đổi y phục. Trước 

và sau khi chết, người thân không được khóc lóc. Bởi khóc là vô ích mà lại 

có hại, vì làm cho kẻ mạng chung sanh niệm quyến luyến, không được giải 

thoát.  Chỉ  nên  gắng  sức  niệm  Phật  mới  thật  có  ích  cho  vong  nhơn.  Nếu 

muốn khóc lóc, phải đợi tám giờ sau. Tại sao thế? Vì bịnh nhơn tuy tắt hơi 

nhưng thức A Lại Da còn chưa đi. Nếu khi ấy lay động, tắm rửa thay y phục, 

hoặc kêu khóc, họ vẫn còn cảm giác đau đớn hoặc sanh buồn giận bi thương 

mà phải sa đọa. Điều này rất quan hệ, rất cần yếu, nên để ý ghi nhớ kỹ. 

Thuyết thăm dò hơi nóng để nghiệm xem sanh về đâu, tuy có chứng cớ, song 

cũng  không  nên  câu  chấp.  Nếu  bịnh  nhơn  bình  thời  tín  nguyện  chân  thiết, 

khi lâm chung chánh niệm rõ ràng, có thể chứng nghiệm là vãng sanh. Nhiều 

người  không  kỹ,  cứ  mãi  thăm  dò,  rờ  chỗ  này  chỗ  kia,  làm  động  niệm  kẻ 

mạng chung, cũng có hại rất lớn. 

Sau  khi  bịnh  nhơn  tắt  hơi,  người  trợ  niệm  vẫn  phải  tiếp  tục  niệm  Phật  cho 

đến ba giờ đồng hồ sau, để cho sự vãng sanh được bảo đảm. Trợ niệm xong, 

liền đóng cửa phòng lại canh chừng cho kỹ, kẻo loài mèo chó hoặc kẻ không 

am  hiểu đổ  xô  vào  xúc chạm, đợi  mãn tám  giờ sẽ tắm  rửa thay đổi  y phục. 

Nếu luôn trong tám giờ, có người ở gần bên niệm Phật, là điều rất tốt. Ngoài 

ra  cấm  tuyệt  không  nên  làm  điều  chi  khác.  Xin  nhắc  lại  trong  khoảng  thời 

gian này, người chết vẫn còn cảm giác. 

Sau  tám  giờ  nếu  tay  chân  người  chết  đã  cứng  không  thể  chuyển  động,  nên 

dùng vải thấm nước nóng đắp bao quanh khớp xương. Làm như thế giây lâu, 

có thể sửa tay chân co duỗi như thường. 

Trong  đám  tang  của  người  quá  cố,  thân  nhơn  nên  làm  đơn  giản,  đừng  quá 

rườm rà mà tốn vô ích. Điều cần thiết là phải nên dùng đồ chay, chớ có sát 

sanh để đãi đằng cúng tế. Bất đắc dĩ cần có chút ít đồ mặn, thì nên mua thịt 

cá chết, hoặc người ta đã làm sẵn bán ngoài chợ. Nếu sát sanh để cúng tế đãi 

đằng,  tất  người  mãn  phần  bị  oan  đối  không  được  giải  thoát.  Dù  kẻ  mạng 

chung đã được vãng sanh, phẩm sen cũng vì đó mà bị giảm thấp. 

Trong thời gian trước, bút giả cùng chư tăng có đi tụng kinh siêu độ cho bà 

kế  mẫu  người bạn  là thượng tọa Bảo  Huệ  ở xã Tân  Hội tỉnh  Long  An. Nơi 

đám  tang,  bút  giả  thấy  dùng  toàn  đồ  chay,  có  khen  ngợi  và  hỏi  thăm,  thì 

thượng  tọa  đáp:  "Sự cúng  đãi  đồ  chay  thật  ra  có  do  tôi  khuyến  hóa,  nhưng 

phần lớn cũng nhờ động lực bởi một chuyện đã xảy ra ở xóm trên. Nguyên 

trên ấy có một nhà khá giàu, gia chủ mãn phần, người con cho giết nhiều bò 

heo gà vịt để tiếp đãi họ hàng thân thuộc và kẻ quen biết gần xa, suốt cả mấy 

ngày. Lúc sanh tiền gia chủ là người hiền lành phúc hậu thường ăn chay tụng 

niệm,  lại  có  giao  du  rộng.  Sau  đám  tang  ấy,  vào  buổi  chiều  hồn  ông  nhập 

vào đứa cháu nội, mặt đỏ rần nhảy lên ván ngồi vỗ bàn kêu gọi ngay tên đứa 

con lại, và quát bảo: "Một đời tao tu hành làm phước, không tội lỗi chi nặng, 

đáng  lẽ  được  sanh  đến  chỗ  giàu  sang.  Nay  bị  mày  sát  sanh  quá  nhiều  để 

cúng  đãi,  nên  tao  bị  oan  đối  không  được  giải  thoát.  Hiện  thời  tao  bị  quản 

thúc  phạt  vạ,  phải  chăn  giữ  một  bầy  bò  heo  gà  vịt,  chạy  trong  bùn  lầy  gai 

gốc,  thật  khổ  sở  vô  cùng!"  Thuật  xong  câu  chuyện,  thượng  tọa  cười  bảo: 

"Chính  nhờ  việc  đó  đồn  vang  ai  cũng  đều  biết,  lại  mới  xảy  ra  cách  đây  ít 

tháng, người nhà đã tin tưởng kinh sợ, nên tôi mới vừa đề nghị là được chấp 

thuận  liền." Việc sát sanh đãi đằng cúng tế trong đám tang,  Kinh Địa  Tạng 

cũng đã có nói rõ sự nguy hại, vậy hàng Phật tử nên để tâm ghi nhớ. 

Khi làm Phật sự truy tiễn cho người quá vãng, thân nhơn nên đem công đức 

ấy  hồi  hướng khắp chúng sanh trong pháp giới. Như thế, công đức sẽ càng 

thêm  lớn,  mà  sự  phước  lợi  của  vong  nhơn  cũng  nhân  đó  được  tăng  thêm 

nhiều. 

Những điểm dự bị về lúc lâm chung trên đây, phần lớn bút giả rút lấy ý kiến 

của các bậc danh đức như ngài „n Quang và Hoằng Nhứt đại sư mà dung hội 

lại.  Bởi  buổi  lâm  chung  chính  là  lúc  quan  yếu  nhứt  trong  cuộc  đời  người. 

Nếu trước chưa dự bị tư lương vãng sanh cho đầy đủ, đến chừng ấy khó khỏi 

kinh hoàng bối rối, kêu cầu không kịp, nghiệp ác trong nhiều kiếp đồng thời 

hiện ra, làm sao giải thoát? 

Cho  nên  khi  lâm  chung  tuy  nhờ  người  y  theo  phương  pháp  mà  trợ  niệm, 

nhưng  chính  mình  lúc  bình  nhựt  phải  cố  gắng  tu  trì  chừng  ấy  mới  được  tự 

tại. 

Xin  các  bạn  tu  tịnh  nghiệp  sớm  lưu  tâm  dự bị,  để  đồng  được  dự phẩm  sen 

nơi hải hội Liên Trì. 

---o0o--- 

Tiết 72 - Những Gương Đắc Thất Về Sự Trợ Niệm 

 1. Sự tích cư sĩ Lưu Cảnh Liệt 

Cư sĩ Lưu Cảnh Liệt, người tỉnh Giang Tây ở Trung Hoa, buổi thiếu thời có 

sang lưu học Nhựt Bản. Sau khi quang phục, ông từng làm nghị viên ở quốc 

hội và ty trưởng nhiệm chức phương ty. Anh của cư sĩ là Cảnh Hy, vốn hàng 

quan thân, từ lâu đã mến chuộng Phật học, nên đối với cửa đạo, cư sĩ cũng 

khẳng khái  hộ  trì. Ông đã  làm  nhiều  điều  công  đức,  như việc trùng tu  ngôi 

Thọ  Lượng  cổ  sát,  xuất  tư  sản  mua  chuộc  ruộng  hương  hỏa  cho  chùa,  lại 

thỉnh Đại Xuân hòa thượng về trụ trì. Khi Đức Sum pháp sư đề xướng việc 

đúc pho tượng Quán  Âm  Đại  Sĩ  bằng đồng, cao  hai  mươi tám  thước, cư sĩ 

cũng bôn tẩu góp quyên cho đến khi hoàn thành Phật sự. 

Năm Dân Quốc 22, Cảnh  Liệt  nhân tỵ  nạn chiến tranh đến  Tô Châu, quy  y 

với „n Quang đại sư, được pháp danh là Đức Thành. Từ đó ông giữ lục trai 

và  chuyên  tu  tịnh  nghiệp.  Khi  chưa  vào  đạo,  Cảnh  Liệt  thích  đánh  cá  lưới 

chim, tạo nghiệp sát cũng nhiều. Do nhân ác đó về sau cư sĩ mang chứng ghẻ 

Đối  Khẩu  Sang  rất  nguy  kịch,  ngày  đêm  đau  nhức  rên  la.  Trong  cảnh  khổ, 

ông  phát  nguyện  dứt  trừ  nghiệp  ác,  chuyên  niệm  danh  hiệu  đức  Quán  Thế 

Âm bỗng nghe mùi hương lạ bay ngào ngạt, bịnh lần lần thuyên giảm. 

Đến  năm  Dân  Quốc  25,  cư  sĩ  mới  trở  lại  quê  hương.  Tuy  lòng  tin  đã  phát, 

nhưng  vì  việc  đời  việc  đạo  bận  rộn  quá  nhiều,  nên  về  phần  thật  hành,  ông 

chưa được chuyên thuần, mỗi ngày chỉ tùy duyên niệm Phật chút ít mà thôi. 

Sang  năm  Dân  Quốc  27,  do  nghiệp  sát  đời  này  và  đời  trước,  cư  sĩ  lại  phát 

sanh  bịnh  nặng.  Lâu  ngày  triền  miên  trong  cơn  bịnh  khổ,  ông  khó  kham 

nhẫn,  liền  bảo  con  là  Lưu  Phát  Trang  xuất  tiền  gởi  Đức  Sum  pháp  sư  nhờ 

cúng  dường  ngài  „n  Quang  và  làm  các  việc  công  đức  để  cầu  mau  tiêu  tội. 

Pháp sư viết thơ trả lời khuyên cư sĩ nên trường trai, nhưng dây dưa mãi đến 

cuối năm ông mới thật hành được. 

Qua năm Dân Quốc 28 bịnh thế của cư sĩ càng thêm nặng. Vợ con ông đều 

là  đệ  tử quy  y  của  ngài  „n  Quang,  đã  biết  sự  khẩn  yếu  lúc  lâm  chung,  vội 

thỉnh chư tăng ở chùa Thọ Lượng đến trợ niệm. Ngày mười chín tháng giêng 

năm  ấy, cư sĩ  biết  mình sẽ từ trần, bảo  người  nhà  đem  ghế  đỡ ra trước sân 

ngồi để thay đổi thanh khí. Sau khi gọi anh em dặn dò hậu sự và bảo con là 

Phát Trang quì nghe di chúc xong, thần sắc ông bỗng đổi khác. Vợ con thấy 

thế  liền  đỡ  vào  nhà,  đem  tượng  Di  Đà  tiếp  dẫn  đến  để  trước  mặt  cư  sĩ,  rồi 

cùng chư tăng lớn tiếng trợ niệm danh hiệu Phật. Đã vài tháng cư sĩ bị bịnh 

xuội  hết  một cánh tay trái, nhưng khi thấy tượng  Phật, ông bỗng  hoạt động 

được  như thường,  hai  tay  chắp  lại,  miệng  niệm  Phật,  mặt  lộ  vẻ  hớn  hở  vui 

mừng. Lúc đó, dường như ông không còn cảm thấy thống khổ, tùy theo mọi 

người niệm Phật giây lâu, rồi an lành thoát hóa. 

Cư sĩ vãng sanh vào lúc được sáu mươi mốt tuổi. Mấy tháng ông bị bịnh khổ 

là  do  nghiệp  sát  sanh  chuyển  thành  khinh  báo  trong  hiện  tại.  Đến  khi  lâm 

chung nhờ sức trợ niệm nên hiện ra điềm tốt, có thể gọi là: các căn vui đẹp, 

chánh niệm phân minh, xả báo an lành, như vào thiền định. Như thế sự vãng 

sanh Tây Phương đã chắc không còn nghi ngờ nữa. Lúc tang tế đãi khách, cả 

nhà tuân theo lời ngài „n Quang, dùng toàn đồ chay, ai nấy đều khen ngợi. 

Sự  việc cư sĩ được  vãng sanh, tuy do căn  lành đã thành thục,  mà cũng  nhờ 

sức trợ niệm lúc lâm chung. Vậy đối với điểm khẩn yếu rốt sau, chư liên hữu 

cần để tâm chú ý. 

---o0o--- 

 2. Sự tích nữ cư sĩ Đức Hoằng 

Nữ cư  sĩ  Đức  Hoằng,  là  vợ  của  một  người  họ  Lý ở  Dương  Châu.  Nhân  vì 

chồng có  vợ bé  mà  mình  lại  không sanh dục, cô  khó  nỗi  yên thân  nơi  nhà, 

nên  đến  nương  ngụ  với  kế  mẫu  là  nữ  cư  sĩ  Đinh  Đức  Nguyên.  Bà  Đức 

Nguyên cũng thương cô như con đẻ, đôi bên nương nhau tình thân thiết hai 

mươi năm như một ngày. 

Đức Hoằng cư sĩ trường trai tu tịnh nghiệp, hôm sớm rất chuyên cần. Cô và 

kế mẫu vì nghĩ duyên đời phước bạc, quyến thuộc điêu linh, nên nương tựa 

nhau cùng làm bạn pháp trên đường đạo. Luận về sự tín hướng và công hạnh 

tu trì lúc bình nhựt, thì mỗi mỗi cô đều vượt xa hơn Lưu Cảnh Liệt cư sĩ. Chỉ 

tiếc vì túc nghiệp cuốn lôi, nhân duyên khiếm khuyết, nên cô hằng gặp cảnh 

chướng nạn không mấy lúc được yên thân. 

Năm Dân Quốc 27, nhân thấy  miền Vũ Hán sắp chìm trong cuộc chiến, hai 

mẹ con liền từ Hương Cảng đến thị xã Hộ tạm lánh nạn. Bấy giờ vì vật giá 

lên cao, mướn nhà rất khó, mà ở lâu nơi khách sạn tổn phí nhiều lại càng bất 

tiện.  Duyên  may  nhờ Diệu Chân  hòa thượng  xót thương,  mở  một  gian  tịnh 

thất  nơi  chùa  Thái  Bình  để  cho  mẹ  con  cô  và  ba  người  Phật  tử  tản  cư  nữa 

cùng ở. 

Năm Dân Quốc 28, vào khoảng tháng ba, Đức Hoằng cư sĩ bỗng cảm chứng 

thương  hàn.  Dây  dưa  qua  đến  tháng  tư,  thuốc  thang  đều  vô  hiệu.  Bịnh  thế 

mỗi ngày càng thêm nặng. Lúc ấy trong chùa Phật sự nhiều, phòng xá lại ít, 

nếu để chết tại đó thấy có điều bất tiện, nên bất đắc dĩ bà kế mẫu phải đưa cô 

vào  y  viện.  Chương  trình  nơi  đây  đều  theo  cách  thức  Tây  Phương,  muốn 

được tự do trợ niệm trong lúc lâm chung, thật khó toàn vẹn. Đức Hoằng cư 

sĩ vào y viện được hai ba ngày, người biết Phật pháp không thể tới lui hộ trợ, 

nên buổi sáng ngày mười tám tháng tư, cô mãn phần một cách hồ đồ trong y 

viện. Lúc ấy nữ cư sĩ được năm mươi mốt tuổi. 

Như Đức Hoằng cư sĩ xác thực là người có tín tâm tu trì. Nếu khi lâm chung 

được sự trợ niệm đúng pháp, tất điềm lành tướng tốt vãng sanh không ở sau 

Lưu cư sĩ. Cũng bởi cơ duyên trở ngại, nên đời này cô không thọ dụng được 

công  hạnh  tu  niệm  lúc bình thời, chỉ  gây  nhân đắc độ  về sau  mà thôi. Việc 

xảy  ra  thật  đáng  tiếc  cho  cô,  song  cũng  cho  ta  thấy  sự  trợ  niệm  lúc  lâm 

chung quả là trọng yếu. 

---o0o--- 

 3. Sự tích cư sĩ Dương Liên Hàng 

Cư sĩ Dương Liên Hàng, người thời Trung Hoa Dân Quốc, quê ở huyện Dư 

Diêu tỉnh Triết Giang. Ông nhà nghèo từ nhỏ theo nghề buôn bán, tánh lịch 

thiệp quán xuyến hơn người. 

Năm Dân Quốc thứ mười một, Liên Hàng được biết người bạn cùng xóm là 

Đồng Giác Hàng tu tịnh nghiệp, trong lòng ưa thích hằng qua lại để nghe lời 

chỉ giáo. Sau đó, ông thọ quy giới làm hàng Phật tử tu tại gia. Phần văn học 

tuy cư sĩ còn yếu kém, song về nghĩa lý kinh Phật, sự giải ngộ lại hơn người. 

Tháng chín năm Quý Hợi, các bạn ở Liên Xã ước hẹn cùng nhau thệ nguyện 

phát lòng Bồ Đề, Liên Hàng cũng có dự trong cuộc lễ ấy. 

Cuối mùa Xuân năm Giáp Tý, vì đau bịnh, cư sĩ lén phá giới sát sanh, nhân 

đó  lần  lần  xa  cách  với  các  liên  hữu.  Đến  tháng  bảy,  bịnh  ông  càng  thêm 

nặng,  bạn  đồng  tu  đến  thăm,  ai  cũng  bảo  rằng  tất  sẽ  chết.  Liên  Hàng  cũng 

xét biết mình khó sống, tự cảnh giác ăn năn việc đã làm. Đầu tháng tám, ông 

gượng  đau  đến  trước  bàn  Phật,  hết  lòng  phát  lộ  chí  thành  sám  hối,  nguyện 

giữ lại năm giới, thề không tái phạm. Từ đó cư sĩ buông bỏ muôn duyên, dứt 

trừ  ái  dục,  một  lòng  thầm  niệm  hồng  danh  Phật,  chờ  đến  lúc  mạng  chung. 

Các liên hữu biết công phu trì niệm của cư sĩ còn cạn, nên trước khi ông lâm 

chung  sáu  ngày,  thỉnh  người  đến  trợ  niệm.  Mấy  hôm  rốt  sau,  những  bạn 

đồng tu cũng tự mình đến niệm Phật giúp duyên. 

Cuộc  trợ  niệm  khởi  đầu  từ  ngày  mười  hai  tháng  tám.  Qua  ngày  rằm,  Liên 

Hàng bỗng tự cảm thấy thần khí thanh nhẹ tươi tỉnh. Đến ngày mười bảy cư 

sĩ  bảo  trong  giấc  mơ  thấy  một  vầng  ánh  sáng  như  năm  sáu  ngọn  đèn  điện 

chói lòa. Vào chiều tối, xem thần sắc ông cũng như thường, các liên hữu cho 

là chưa đến giờ, tiếp tục niệm Phật tới sang canh hai, rồi sắp sửa muốn ra về. 

Các vị ấy không ngờ rằng, lúc đó sự trợ niệm đã đến hồi tinh thuần đắc lực. 

Liên  Hàng  nghe  tiếng  niệm  Phật  bỗng  ngưng  bặt,  liền  nói:  "Tôi  hãy  còn 

chưa đến Tây Phương, mong nhờ chư liên hữu trợ niệm cho suốt đêm nay." 

Chúng  nghe  lời  nói  có  vẻ  khác  lạ,  lại  cao  tiếng  niệm  Phật.  Không  đầy  nửa 

giờ  sau,  cư  sĩ  bỗng  cười  bảo:  "Tôi  đã  đến  Tây  Phương.  Ôi!  Ao  thất  bảo  to 

rộng  quá!  Kìa!  Hoa  sen  thật  là  đẹp!  Ánh  quang  minh  cũng  sáng  đẹp  vô 

cùng!"  Rồi  ông  lại  dặn  đại  chúng  cao  tiếng  trợ  niệm  đừng  nghỉ.  Từ  trước 

Liên  Hàng  vẫn  lặng  lẽ  nằm  yên.  Đến  lúc  bây  giờ  tay  và  đầu  ông  đều  hoạt 

động,  miệng  liên tiếp  nói to:  "Ôi!  Hoa sen thật tươi xinh!  Ao báu thật sáng 

đẹp!"  Lúc  ấy  mặt  của  cư  sĩ  tươi  cười  hớn  hở,  trông  như  người  bất  chợt  có 

việc vui mừng vượt quá hy vọng. Như thế qua một giờ sau, ông trở lại lặng 

yên không nói, tay chân cũng không động, chỉ nằm ngửa mắt chăm chú nhìn 

tượng  Phật trước  giường.  Kế tiếp đôi tròng  lần  lần  lờ  lạc,  hơi  thở cũng  lần 

yếu mòn. Đến năm giờ sáng ngày mười tám, cư sĩ mới tắt hơi. 

Đêm  ấy  liên  hữu  chỉ  có  bốn  người,  mà  vừa  thay  phiên  nhau  lớn  tiếng  trợ 

niệm suốt đêm, vừa thỉnh thoảng lại xen đôi lời sách tấn. Như thế cứ tiếp tục 

niệm cho đến sau khi cư sĩ tắt hơi một giờ rưởi, mới đổi phiên cho những vị 

khác vừa đến. Sự trợ niệm vẫn tiếp tục cho tới lúc thân thể kẻ mãn phần lạnh 

hẳn,  người  nhà  đều  bị  ngăn  không  được  khóc  thương.  Đến  mười  giờ  trưa, 

một liên hữu thăm dò thử, thì các nơi khác đều lạnh, duy đảnh đầu còn nóng 

như nước sôi. 

Trong kinh, có bài kệ nói: 

Đảnh Thánh, mắt sanh trời. 

Người tim, ngạ quỉ bụng. 

Bàng sanh ra đầu gối. 

Địa ngục lòng bàn chân. 

Khi người chết các nơi khác đều lạnh, duy đảnh đầu nóng sau rốt, là kẻ ấy đã 

sanh  về  cõi  Thánh,  cõi  Phật;  mắt  nóng  sau  rốt  là  sanh  lên  cõi  trời; chỗ  tim 

ngực  nóng sau  rốt là sanh  lại cõi  người. Còn  nếu ở  bụng  thì kẻ đó sanh  về 

cõi ngạ quỉ, ở đầu gối đầu thai vào loài bàng sanh; ở lòng bàn chân, tất đọa 

xuống địa ngục. Thần thức thoát ly từ nơi nào, thì chỗ đó nóng sau cùng. Cư 

sĩ đảnh đầu nóng sau rốt, chứng tỏ ông đã vãng sanh về Cực Lạc vậy. 

Như  Liên  Hàng  cư  sĩ,  giới  phẩm  không  tròn,  công  hạnh  tu  trì  lại  còn  non 

kém.  Nhưng  không  được  vãng  sanh,  xét  ra  toàn  nhờ  sức  trợ  niệm  của  các 

bạn đồng tu. Xem đây, ta thấy sự trợ niệm rất thiết yếu cho hành giả lúc lâm 

chung. Bấy giờ nhằm ngày 18 tháng bảy, năm Dân Quốc thứ 13 (1924), cư 

sĩ được ba mươi tuổi. 



---o0o--- 

Lời Sau Cùng 



Người xưa bảo: ỀTrứ thơ nghi tại văn niên.Ể Đây là ý nói: Viết sách nên đợi 

lúc tuổi già, vì tuổi càng lớn càng đầy đủ hiểu biết kinh nghiệm, quyển sách 

viết ra giá trị mới có thể được thành toàn. Bút giả chưa phải tuổi già muộn, 

chỗ kinh nghiệm cùng sự hiểu biết tất còn nhiều thiếu sót, song vì cấp thiết 

trong sự lợi tha, lại chẳng biết vô thường sẽ đến ngày nào, nên gắng gượng 

xin đem chút ngu thành hiến dâng hàng thức giả. Đây tuy nói là trứ tác song 

hầu hết phần lớn đều rút lời trong kinh Phật, ý kiến của chư cổ đức cùng các 

bậc thiện tri thức mà góp thành. Nên thiết tưởng cũng có thể đem lại lợi ích 

phần nào cho bạn đọc. 

Khi xưa Sở Thạch đại sư có hai câu thi:  

 Nhơn sanh bá tuế thất tuần hy.   

 Vãng sự hồi quan tận giác phi!  

Lời này thốt ra trong lúc Ngài đã thất tuần, ý than: kiếp người tuy nói trăm 

năm, nhưng sống được bảy mươi tuổi cũng rất ít có, và tuổi đã bảy mươi như 

Ngài khi quy nhìn việc cũ, thấy mình đều lỗi lầm. Một bậc cao tăng mà còn 

tự phê kiểm dường ấy, thì hạng người phàm thường sự lầm lỗi biết là bao 

nhiêu? Cho nên khi bút giả nghĩ mình tội chướng còn dẫy đầy, tự độ chưa 

xong mà mạo muội nói đến chuyện khuyên nhắc người, đôi lúc cũng hổ thẹn 

bàng hoàng ngập ngừng không muốn viết. Nhưng nghĩ lại danh từ khuyến 

hóa thật ra mình chẳng dám đương, nhưng lấy tánh cách người trong biển 

khổ gắng kêu nhắc đồng bạn cùng vượt qua biển khổ, để mong cho mình 

nhờ chút ảnh hưởng đó tiêu bớt phần nào tội chướng nên mới không ngần 

ngại. 





Nhớ lại thuở đời nhà Minh bên Trung Hoa, ông La Điện có soạn bài thi 

ỀTỉnh thếỂ như sau:  

 Vội vội vàng vàng khổ nhọc cầu,   

 Mưa mưa nắng nắng trải xuân thu.   

 Hôm hôm sớm sớm lo sinh kế,   

 Lãng lãng quên quên thấy bạch đầu.   

 Thị thị phi phi không kết liễu,   

 Phiền phiền não não những bi ưu.   

 Rành rành rõ rõ một đường đạo,   

 Vạn vạn ngàn ngàn chẳng chịu tu!  

Lời văn trên tuy thô sơ, dường như không có đạo lý chi sâu sắc, nhưng đã 

đem tất cả hành vi và chướng nghiệp trong đời sống của kiếp người mô tả ra 

rất rõ ràng. Ai có thể tránh khỏi khuôn khổ của bài thi trên đây, và cố gắng 

tu hành, mới gọi là người đi trên đường giải thoát. 



Ông La Điện sở dĩ có lời than trên đây, bởi thấy biển tục dễ chìm, đường tu 

khó bước. Trong Kinh Tứ Thập Nhị Chương, đức Phật dạy:  

Nhơn sanh có hai mươi việc khó:  

 - Nghèo khổ bố thí là khó  

 - Giàu sang học đạo là khó  

 - Xả thân quyết chết là khó  

 - Xem được kinh Phật là khó  

 - Nhịn sắc lìa dục là khó  

 - Sanh gặp đời Phật là khó  

 - Thấy tốt không cầu là khó  

 - Bị nhục chẳng giận là khó  

 - Có thế không ỷ là khó  

 - Gặp việc vô tâm là khó  

 - Học rộng nghiên tầm nhiều là khó  

 - Trừ bỏ ngã mạn là khó  

 - Không khinh kẻ chưa học là khó  

 - Tâm hành bình đẳng là khó  

 - Chẳng nói việc thị phi là khó  

 - Được gặp thiện tri thức là khó  

 - Thấy tánh học đạo là khó  

 - Tùy duyên độ người là khó  

 - Thấy cảnh không động là khó  

 - Khéo biết dùng phương tiện là khó.   



 Trong hai mươi điều trên, nơi đây chỉ xin nói lược qua ít chi tiết.  Như nghèo 

khổ bố thí là khó, bởi nghèo khổ dù muốn bố thí, nhưng ngặt vì có lòng mà 

thiếu sức, nếu  gắng  gượng bố thí tất ảnh  hưởng đến sự sống của  mình,  nên 

mới thành khó.  Hoặc  như giàu sang  học đạo khó, bởi  giàu sang tuy có sức 

bố thí, song lại bị cảnh dục lạc lôi cuốn, khó buông bỏ thân tâm để tu hành. 

Sanh gặp đời Phật là khó, như Luận Trí Độ nói: Ở thành Xá Vệ gồm chín ức 

dân  mà chỉ có ba ức người được  gặp thấy Phật, ba ức người tuy  nghe danh 

tin tưởng nhưng không thấy gặp, và ba ức người hoàn toàn không được nghe 

biết  cũng  không  được  thấy.  Đức  Phật  ở  tại  xứ  này  giáo  hóa  trước  sau  hai 

mươi lăm năm, mà còn có ba ức người không thấy gặp nghe biết, thì những 

kẻ sanh nhằm đời Phật nhưng ở cách xa, hoặc sanh trước hay sau khi Phật ra 

đời,  tất  cơ  duyên  gặp  Phật  hoặc  nghe  Phật  pháp  là  điều  không  phải  dễ. 

Nhưng tuy  không  gặp  Phật  mà  y theo Phật pháp tu  hành, thì cũng  như gặp 

Phật. Nếu không theo  lời Phật dạy, dù ở  gần Phật, vẫn  là cách  xa. Như khi 

xưa Đề Bà Đạt Đa là em họ của Phật, Tỳ Khưu Thiện Tinh làm thị gia cho 

Phật hai mươi năm, vì không giữ đúng theo đường đạo, nên kết cuộc đều bị 

đọa  địa  ngục.  Và  bà  lão  ở  phía  đông  thành  Xá  Vệ,  sanh  đồng  năm  tháng 

ngày giờ với Phật, nhưng vì vô duyên nên không muốn thấy gặp Phật. Cho 

nên được thấy Phật nghe pháp, y theo lời dạy phụng hành, phải là người có 

nhiều  căn  lành  phước  đức  nhân  duyên.  Nay  Như  Lai  đã  nhập  diệt,  các  bậc 

thiện tri thức thay thế Phật ra hoằng dương đạo pháp, nếu thân cận nghe theo 

lời khuyên dạy tu hành, tất cũng được giải thoát. Nhưng kẻ căn lành sơ bạc, 

gặp thiện tri thức cũng khó. Dù có duyên được thấy mặt nghe pháp, song nếu 

không hiểu nghĩa lý, hoặc chấp hình thức bên ngoài mà chẳng chịu tin theo, 

thì cũng đều vô ích. Theo Kinh Phạm Võng và Hoa Nghiêm, muốn tìm cầu 

thiện tri thức, đừng câu nệ theo hình thức bên ngoài; như chớ chấp kẻ đó trẻ 

tuổi,  nghèo  nàn,  địa  vị  thấp,  hoặc  dòng  dõi  hạ  tiện,  tướng  mạo  xấu  xa,  các 

căn chẳng đủ, mà chỉ cầu người thông hiểu Phật pháp, có thể làm lợi ích cho 

mình. Lại đối với bậc thiện tri thức chớ nên tìm cầu sự lỗi lầm, bởi vị đó có 

khi  vì  mật  hạnh  tu  hành,  vì phương tiện  hóa độ, hoặc đạo  lực tuy cao song 

tập  khí  còn  chưa  dứt,  nên  mới  có  hành  động  như  vậy.  Nếu  chấp  nê  hình 

thức, tìm  cầu  lỗi  lầm, tất không được  lợi  ích  trên đường  đạo.  Khi  Phật còn 

tại  thế,  ngài  Ca  Lưu  Đà  Di  có  thói  quen  miệng  nhơi  qua  nhơi  lại  như trâu; 

Tỳ  Khưu  Ni  Liên  Hoa  Sắc  tánh  ưa  soi  gương  trang  điểm;  một  vị  Tỳ  Khưu 

thích leo lên cây nhảy chuyền; một vị Tỳ Khưu khác nói với ai, ưa lên giọng 

xưng mi tao lớn lối. Nhưng sự thật bốn vị này đều đã chứng quả A La Hán 

cả. Bởi kiếp trước một vị làm thân trâu, một vị là kỷ nữ, một vị làm thân khỉ, 

một vị là dòng quí tộc Bà La Môn, nhiều đời ở trong hoàn cảnh đó, đến nay 

tuy  đắc  quả  song  tập  quán  dư  thừa  hãy  còn.  Lại  như  đức  Lục  Tổ  vì  thấy 

người  học  Phật  thời  ấy  ưa  chấp  nói  theo  kinh  văn,  không  nhận  ngay  Phật 

tánh,  nên  mới  thị  hiện  làm  kẻ  dốt,  không  biết  chữ.  Ngọc  Lam  thiền  sư  vì 

muốn  tránh  duyên  để  tu  hành,  nên  mới  giả  làm  người  điên  cuồng,  quần  áo 

lôi thôi, ăn nói không chừng độ. Hư Vân hòa thượng vì thấy người thời mạt 

pháp, phần  nhiều thân  xuất gia,  mà tâm không  xuất  gia  nên tuy đã ngộ đạo 

mà  thường  để  râu  tóc,  mật  ý  chỉ  cho  ỀđạoỂ  không  phải  ở  nơi  đầu  tròn  áo 

vuông. Nhưng đương thời của các vị ấy, cũng có  nhiều kẻ chê bai chỉ trích 

đức Lục Tổ là dốt nát, ngài Ngọc Lam là điên khùng, Hư Vân thượng nhơn 

là người phạm quy luật thiền môn. Cho nên nhìn tìm bậc thiện tri thức khó là 

như thế. Mấy điều này người học Phật cũng nên hiểu, để bớt sự cố chấp và 

tránh lỗi khinh báng Tăng Ni. Còn các việc khó kia, có thể suy ra để hiểu. 



Tuy nhiên, khó và dễ là pháp đối đãi, trong khó có dễ, trong dễ có khó. Nếu 

nhận  hiểu  và  quyết  tâm  thì  các  việc  khó  chẳng  phải  không  thể  làm  được. 

Như thuở đời Phật Tỳ Bà Thi, có hai vợ chồng ông Kế La Di, nghèo đến đổi 

mặc chung một chiếc khố, khi chồng đi làm vợ phải lỏa thể đóng cửa ở nhà, 

vợ thay phiên đi làm thì chồng cũng y như vậy. Nhưng khi nghe chư tăng đi 

khuyến hóa, bảo bố thí sẽ có phước tránh cảnh nghèo khổ, hai vợ chồng bàn 

luận nhau đem chiếc khố duy nhứt ấy trao qua cửa sổ bố thí, đành cam cùng 

chịu  lỏa  thể  đóng  cửa  nằm  chết  trong  nhà.  Do  sự  quyết  tâm  làm  lành  đó, 

khiến cho vị quốc vương hay được, đem y phục tiền của giúp đỡ. Từ đó về 

sau, mỗi đời sanh ra, hai vợ chồng đều có y phục tùy thân, và sau cùng đều 

chứng  đạo  quả.  Cho  nên  tuy  nghèo  khổ,  bố  thí  là  khó,  nhưng  nếu  hiểu  cái 

nhân nghèo nàn do bởi không bố thí, rồi quyết tâm cam chịu thiếu kém khổ 

cực đem của riêng để tu phước, tất việc bố thí cũng có thể làm. Lại như vua 

Thuận Trị nhà Thanh, lên ngôi hồi sáu tuổi, hai mươi bốn tuổi từ bỏ vương 

vị,  theo  Ngọc  Lâm  quốc  sư  đầu  Phật  xuất  gia.  Làm  một  vị  hoàng  đế  giàu 

sang  tột  bực,  ở  lầu  rồng  gác  phượng  ăn  hải  vị  sơn  hào,  phi  tần  có  cả  hàng 

ngàn trang tuyệt sắc giai nhơn, quyền lực nắm cả thần dân trong  một nước, 

sự phú quí còn chi hơn? Nhưng nếu nhận rõ sự phước lạc thế gian vô thường 

như mộng huyễn, cảnh chân như thường tịch mới thật là vui, thì tuy nói giàu 

sang học đạo là khó, song đã quyết tâm tất cũng có thể thật hành. Ngoài ra, 

nghèo  khổ  quá  tu  hành  vẫn  thật  khó,  nhưng  nếu  có  chí  cũng  chẳng  phải 

không làm được. Như thuở Phật Thích Ca còn ở đời, có một bà lão rất nghèo 

khổ, ở mướn cho người từ hồi mười ba tuổi, đến tám mươi tuổi cũng còn vất 

vả, ban ngày làm việc không ngơi nghỉ, đêm nào cũng phải giả gạo đến canh 

hai, gà gáy sáng đã thức dậy quây quần bên cối xay bột. Hoàn cảnh cực nhọc 

không rãnh rỗi như thế, muốn tu hành là một sự vạn nan. Nhưng nhờ tôn giả 

Ca Chiên Diên  khuyến  hóa,  nên  mỗi buổi  tối sau khi  giả  gạo  xong, bà tắm 

rửa  thay  đổi  y  phục,  ngồi  tu  niệm  đến  quá  nửa  đêm  mới  đi  nghỉ.  Nhờ  sự 

quyết  tâm  cố  gắng  đó,  mà  sau  khi  chết  bà  được  sanh  lên  làm  vị  thiên  tử ở 

cung 

trời 

Dạ 

Ma. 





Kính thưa quí vị! Thân người khó được, pháp Phật khó nghe. Nay quí vị đã 

được thân người, và có duyên xem đến quyển này, tức là đã gặp được pháp 

môn thành Phật mầu nhiệm. Dù gặp phải hoàn cảnh khó khăn, xin quí vị 

nhận rõ duyên đời khổ mộng, quyết chí tu hành, để hoa sen báu bên trời tây 

được nở thêm những hàng thượng thiện. 



Ngày Phật Đản 2515 

Thích Thiền Tâm 

kính phụng 

---o0o--- 



Hồi Hướng  

Nguyện đem công đức này  

Trang nghiêm Phật tịnh độ  

Thượng báo tứ trọng ân  

Hạ tế tam đồ khổ  

Nếu có ai thấy nghe  

Đều phát bồ đề tâm  

Khi mãn báo thân này  

Sanh qua cõi Cực Lạc  





Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới  

Đại Từ Đại Bi Tiếp Dẫn Đạo Sư  

A Di Đà Phật 

Sách Niệm Phật Thập Yếu. Tác giả  HT Thích Thiền Tâm. 

Ấn tống: Tịnh Liên Đồ Thư Quán 

Đánh máy: Huệ Toàn 



ooOoo- 

HẾT 





Document Outline


	Lời Phi Lộ

	Thứ Đệ và Chương Yếu

	Lời Sau Cùng

	Chương I: Đệ Nhất Yếu - Niệm Phật Phải Vì Thoát Sanh Tử

	Mục A. Môn Tịnh Độ, Một Pháp Hợp Thời Cơ

	Tiết 1 - Bắc Phương Phật Giáo Với Nhân Duyên Tịnh Độ

	Tiết 2 - Những Huyền Ký Về Tịnh Độ

	Tiết 3 - Sự Chuyển Hướng Từ Thiền Sang Tịnh





	Mục B. Môn Tịnh Độ Với Vấn Đề Sanh Tử

	Tiết 4 - Niệm Phật Thế Nào Mới Hợp Với Bản Ý Của Phật? 

	Tiết 5 - Tám Mối Khổ Lớn





	Mục C. Biết Khổ Phải Ý Thức Đến Sự Giải Thoát

	Tiết 6 - Quán Về Sự Khổ Luân Hồi

	Tiết 7 - Muốn Sớm Thoát Khổ, Nên Tu Tịnh Độ









	Chương II: Đệ Nhị Yếu - Niệm Phật Phải Phát Lòng Bồ Đề

	Mục A. Luận Về Bồ Đề Tâm

	Tiết 8 - Ý Nghĩa Của Bồ Đề Tâm

	Tiết 9 - Bồ Đề Tâm Với Môn Tịnh Độ





	Mục B. Những Công Hạnh Của Bồ Đề Tâm

	Tiết 10 -  Làm Thế Nào Để Phát Lòng Bồ Đề

	Tiết 11 - Những Huấn Thị Về Bồ Đề Tâm





	Mục C. Ba Sự Kiện Thiết Yếu Đối Với Bồ Đề Tâm

	Tiết 12 - Đường Sanh Tử Nhiều Nguy Hiểm

	Tiết 13 - Cần Giải Thoát Ngay Trong Hiện Kiếp

	Tiết 14 - Làm Thế Nào Để Thành Mãn Bồ Đề Tâm









	Chương III Đệ Tam Yếu - Niệm Phật Phải Dứt Trừ Lòng Nghi

	Mục A. Lòng Tin, Cửa Vào Tịnh Độ

	Tiết 15 - Sự Trọng Yếu Của Lòng Tin

	Tiết 16 - Những Điều Làm Giảm Phá Niềm Tin





	Mục B. Giải Thích Các Điều Nghi

	Tiết 17 - Những Mối Nghi Thông Thường Về Tịnh Độ

	Tiết 18 - Những Mối Nghi Thiệp Lý

	Tiết 19 - Những Mối Nghi Căn Cứ Theo Kinh Điển

	Tiết 20 - Cần Phá Lối Chấp Nhị Biên









	Chương IV: Đệ Tứ Yếu - Niệm Phật Phải Quyết Định Nguyện Vãng Sanh

	Mục A. Nguyện Thiết, Động Lực Chánh của Sự Vãng Sanh

	Tiết 21 - Tánh Cách Trọng Yếu Của Sự Phát Nguyện

	Tiết 22 - Kinh Văn Khuyên Phát Nguyện

	Tiết 23 - Thử Xét Qua Những Tâm Nguyện Cầu Vãng Sanh





	Mục B. Giới Thiệu Lời Văn Phát Nguyện Của Tiền Nhơn

	Tiết 24 - Văn Phát Nguyện Của Ngài Liên Trì Và Từ Vân

	Tiết 25 - Phát Nguyện Cần Phải Khẩn Thiết









	Chương V: Đệ Ngũ Yếu - Niệm Phật Phải Hành Trì Cho Thiết Thật

	Mục A. Môn Niệm Phật Với Tứ Đoạt Và Tứ Hạnh

	Tiết 26 - Hạnh Tinh Chuyên Cũng Là Điểm Không Thể Thiếu

	Tiết 27 - Niệm Phật Với Tứ Đoạt

	Tiết 28 - Niệm Phật Với Tứ Hạnh





	Mục B. Khái Luận Về Các Phương Pháp Niệm Phật

	Tiết 29 - Bốn Môn Niệm Phật

	Tiết 30 - Mười Phương Thức Trì Danh





	Mục C. Đi Vào Đường Lối Thật Hành

	Tiết 31 - Bốn Môn Tam Muội

	Tiết 32 - Ba Phần Hành Trì

	Tiết 33 - Cách Đối Trị Hôn Trầm Tán Loạn









	Chương VI: Đệ Lục Yếu - Niệm Phật Phải Đoạn Tuyệt Phiền Não

	Mục A. Lược Đàm Về Tham Phiền Não

	Tiết 34 - Phương Diện Khai Tâm

	Tiết 35 - Đối Trị Dục Nhiễm

	Tiết 36 - Đối Trị Tham Vi Tế





	Mục B. Lược Đàm Về Sân Phiền Não

	Tiết 37 - Phương Pháp Đối Trị Sân

	Tiết 38 - Cách Đoạn Tuyệt Thị Phi

	Tiết 39 - Những Lời Khuyên Răn Về Việc Thị Phi





	Mục C. Lược Đàm Về Si Phiền Não

	Tiết 40 - Nói Chung Về Nghiệp Si

	Tiết 41 - Phải Diệt Niệm Buồn Chán

	Tiết 42 - Cách Đối Trị Tổng Quát









	Chương VII: Đệ Thất Yếu - Niệm Phật Phải Khắc Kỳ Cầu Chứng Nghiệm

	Mục A. Nên Định Kỳ Kiết Thất

	Tiết 43 - Sự Sống Chết Lớn Lao

	Tiết 44 - Ý Nghĩa Kiết Thất

	Tiết 45 - Cách Đả Thất





	Mục B. Quyết Định Cầu Nghiệm

	Tiết 46 - Sự Và Lý

	Tiết 47 - Sự Trì, Lý Trì

	Tiết 48 - Sự Nhứt Tâm, Lý Nhứt Tâm





	Mục C. Cảnh Giới Phát Hiện

	Tiết 49 - Nội Cảnh Giới

	Tiết 50 - Ngoại Cảnh Giới

	Tiết 51 - Biện Ma Cảnh

	Tiết 52 - Các Loại Ma









	Chương VIII: Đệ Bát Yếu - Niệm Phật Phải Bền Lâu Không Gián Đoạn

	Mục A. Yếu Điểm Của Môn Tịnh Độ

	Tiết 53 - Phải Nhớ Chí Nguyện Để Tinh Tấn

	Tiết 54 - Pháp Môn Thoát Sanh Tử Trong Một Đời

	Tiết 55 - Niệm Phật Chớ Sợ Cười, Đừng Chờ Hẹn





	Mục B. Làm Thế Nào Niệm Được Bền Lâu? 

	Tiết 56 - Phải Tuần Tự Tiến Tu

	Tiết 57 - Nên Cầu Tinh Thuần, Đừng Tham Nhiều

	Tiết 58 - Chớ Để Mất Phần Nhập Phẩm





	Mục C. Tịnh Độ, Môn Giải Thoát Đặc Biệt

	Tiết 59 - Niệm Phật, Phương Pháp Dễ Tu

	Tiết 60 - Từ Tán Tâm Sẽ Đi Đến Định Tâm

	Tiết 61 - Mười Phương Tịnh Độ Và Đâu Suất Tịnh Độ









	Chương IX: Đệ Cửu Yếu - Niệm Phật Phải An Nhẫn Các Chướng Duyên

	Mục A. Nói Lược Về Các Duyên Khảo

	Tiết 62 - Vài Nguyên Nhân Của Các Chướng Duyên

	Tiết 63 - Các Duyên Ma Khảo





	Mục B. Phương Thức Hóa Giải Chướng Duyên

	Tiết 64 - Lời Khuyên Dạy Của Cổ Đức

	Tiết 65 Cách Giữ Vững Tâm Không Thối Chuyển





	Mục C. Những Gương Về Sự An Nhẫn

	Tiết 66 - Sự An Nhẫn Của Cư Sĩ Tiền Vạn Dật









	Chương X: Đệ Thập Yếu - Niệm Phật Phải Dự Bị Lúc Lâm Chung

	Mục A. Những Dự Bị Cần Thiết Cho Lúc Lâm Chung

	Tiết 67 - Dự Bị Về Ngoại Duyên

	Tiết 68 - Dự Bị Về Tinh Thần





	Mục B. Sự Khẩn Yếu Lúc Lâm Chung

	Tiết 69 - Thỉnh Bậc Tri Thức Khai Thị

	Tiết 70 - Cách Thức Trợ Niệm





	Mục C. Điều Khẩn Yếu Sau Khi Mãn Phần

	Tiết 71 - Khi Tắt Hơi Cho Đến Lúc Truy Tiến

	Tiết 72 - Những Gương Đắc Thất Về Sự Trợ Niệm









	Lời Sau Cùng




cover_image.jpg
Niem-Phat-Thap-
Yeu-HT-Thien-

Tam






index-1_1.jpg





